

کیمرائی وی اور ویڈیو کی تصاویر

# علماء عرب کی نظر میں



PDFBOOKSFREE.PK

صنف

حضرت مولانا مفتی محمد شعیب اللہ خان صاحب مفتاحی

(بانی و ہر قسم جامعہ اسلامیہ مسیح العلوم، بنگلور)

شعبہ تحقیق و اشاعت

Jamia Islamia Maseehul Uloom, Bangalore

K.S. Halli, Post Kannur Village, Bidara Halli Hobli, Baglur Main Road, Bangalore - 562149

H.O # 84, Armstrong Road, Mohalla Baidwadi, Bharthi Nagar, Bangalore - 560 001

Mobile : 9916510036 / 9036701512 / 9036708149

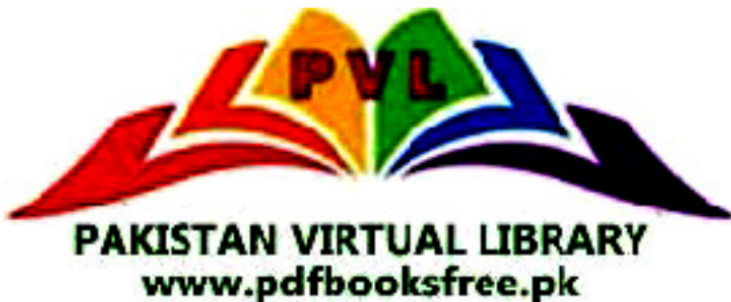
بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## ایک ضروری گزارش!

معزز قارئین کرام! اس کتاب کو عام قاری کے مطالعہ، امتِ مسلمہ کی راہنمائی اور ثوابِ دارین کے خاطر پاکستان ورچوئل لاہوری پر شائع کر رہا ہوں۔ اگر آپ کو میری یہ کاوش پسند آئی ہے یا آپ کو اس کتاب کے مطالعے سے کوئی راہنمائی ملی ہے تو برائے مہربانی میرے اور میرے والدین کی بخشش کے لئے اللہ رب العزت سے دعا ضرور کیجئے گا۔ شکریہ

طالبِ دعا سعید خان

ایڈ من پاکستان ورچوئل لاہوری



# فہرست کیمرا، ٹی وی اور ویڈیو کی تصاویر

## علماء عرب کی نظر میں

2 تمہید

4 عکسی تصویر حرام ہے

5 شیخ عبدالعزیز ابن باز کا فتوی

7 شیخ علامہ عبداللہ بن عقیل کا فتوی

8 شیخ علامہ عبدالرزاق العفیفی کا فتوی

9 علامہ شیخ محمد بن ابراہیم آل اشیخ کا فتوی

12 علماء "المجتہ الدائمة" کے فتاوی

21 شیخ علامہ محمد علی الصابوی کا فتوی

22 شیخ علامہ صالح الغوزان کا فتوی

24 شیخ ناصر الدین الالبانی کا فتوی

27 مصری عالم شیخ ابوذر قلمونی کا فتوی

28 شیخ محمد بن صالح العثیمین کا فتوی

34 ٹی وی اور ویڈیو کی تصویر بھی حرام ہے

47 "ڈش آنٹینا" کا حکم

کیمرا، ٹی وی اور  
ویڈیو کی تصاویر  
علماء عرب کی نظر میں

باسمہ تعالیٰ

## تمہید

عکسی تصویر اور ٹی وی اور ویڈیو کے بارے میں عام طور پر یہ خیال کیا جاتا ہے کہ علماء ہندو پاک ہی ان کو ناجائز قرار دیتے ہیں اور عالم اسلام کے دوسرے علماء جیسے علماء عرب و مصر وغیرہ سب کے سب ان کو جائز کہتے ہیں، یہ غلط فہمی خود بندے کو بھی رہی، لیکن ایک مطالعہ کے دوران علماء عرب و مصر کے متعدد فتاویٰ و تحریرات نظر سے گزریں تو اندازہ ہوا کہ ان کا بھی ”عکسی تصویر“ اور ”ٹی وی“ اور ”ویڈیو“ کے بارے میں وہی نقطہ نظر ہے جو ہندوستانی و پاکستانی علماء کا شروع سے رہا ہے۔ ہاں اس میں شک نہیں کہ وہاں کے بعض علماء نے عکسی تصویر کو جائز کہا ہے اور ٹی وی اور ویڈیو کی تصاویر کو بھی عکس مان کر ان کو بھی جائز کہا ہے، لیکن یہ وہاں کے جمہور کا فتویٰ نہیں ہے، جمہور علماء اسی کے قائل ہیں کہ یہ تصاویر کے حکم میں ہیں اور اس لئے حرام و ناجائز ہیں۔ اور خود وہاں کے علماء نے مجوزین کا خوب ردو انکار بھی کر دیا ہے۔ اسی طرح ڈش آنٹینا جس کا فساد اب حد سے تجاوز کر گیا ہے اور اس نے امت کی تباہی میں کوئی کسر نہیں اٹھا رکھی ہے اس کے بارے میں بھی علماء عرب کے فتاویٰ میں حرمت کا حکم اور اس سے بچنے کی تلقین موجود ہے۔

خیال ہوا کہ ان حضرات کے اس سلسلہ میں فتاویٰ کو یہاں نقل کر دیا جائے

تاکہ اب تک جو غلط فہمی یہاں کے عوام و علماء کو ہے وہ دور ہو جائے، اور آج جو اس فتنے کو علماء عرب کا حوالہ دیکر رنج کرنے کی کوشش کی جاتی ہے اس کا سد باب ہو۔  
اللہ تعالیٰ سب کو ہدایت عطا فرمائے۔ آمین۔

فقط

خادم العلم والعلماء

احقر محمد شعیب اللہ خان

۱۰ رب جمادی ۱۴۲۹ھ/ ۱۹۰۹ء

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## عکسی تصویر حرام ہے

یہ بات ذہن میں رہے کہ اگرچہ بعض علماء مصر و عرب کی جانب سے سمشی تصویر کے جواز کا فتویٰ دیا گیا ہے، مگر یہ وہاں کے تمام علماء کا یا جمہور علماء کا فتویٰ نہیں ہے، بلکہ وہاں کے بھی جمہور علماء کا فتویٰ یہی ہے کہ یہ ناجائز ہے، لہذا آگے بڑھنے سے پہلے خود وہاں کے علماء کی اس سلسلہ میں تصریح ملاحظہ فرمائیجئے۔

”اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء“ سعودی حکومت کی جانب سے قائم کردہ ایک دارالافتاء اور علمی مسائل کی تحقیق کا ایک بڑا و معتبر مرکز ہے جس کے صدر اشیخ علامہ عبدالعزیز بن باز تھے، اور متعدد حضرات علماء و مفتیان اس میں تحقیق و افتاء کے کام پر مامور ہیں اسی ”اللجنة الدائمة“ نے ایک فتوے میں کہا کہ:

”القول الصحيح الذي دلت عليه الأدلة الشرعية وعليه جماهير

العلماء: أن أدلة تحريم تصوير ذوات الأرواح تضم التصوير الفوتوغرافي واليديوي، مجسماً أو غير مجسم، لعموم الأدلة۔ (صحیح قول جس پر شرعی دلائل دلالت کرتے ہیں اور جس پر جمہور علماء قائم ہیں، یہ ہے کہ جاندار چیزوں کی تصویری کی حرمت کے دلائل فوٹوگرافی کی تصویر اور ہاتھ سے بنائی جانے والی تصاویر سمجھی کو شامل ہیں، خواہ وہ مجسم ہو یا غیر مجسم ہو، دلائل کے عام ہونے کی وجہ سے) (۱)

اس سے معلوم ہوا کہ عرب کے جمہور علماء کا فتویٰ یہی ہے کہ سمشی تصویر حرام ہے، اور تصویر کی حرمت کا حکم اس کو بھی شامل ہے، لہذا جو لوگ یہ سمجھتے یا سمجھاتے

ہیں کہ عرب کے علماء میں تصویر کے جواز کے قائل ہیں، یہ یا تو غلط فہمی ہے یا دھوکہ ہے کیونکہ چند علماء کا فتویٰ سمجھی کا فتویٰ نہیں ہو جاتا اور اتباع تو جمہور کی کرنی چاہئے، بالخصوص اس وقت جبکہ ان علماء کے اس فتوے کو جمہور علماء نے رد بھی کر دیا ہو۔

اس کے بعد ہم عرب و مصر وغیرہ کے اہم و معروف علماء کے اس سلسلہ میں فتاویٰ نقل کرتے ہیں اور ساتھ ہی ان کا ترجمہ بھی کرتے ہیں تاکہ حق واضح ہو جائے۔

### شیخ عبدالعزیز ابن باز کا فتویٰ

(۱) عالم اسلام کے معروف مفتی اور سعودی عرب کے عظیم فقیہ شیخ عبدالعزیز ابن باز جو اپنے علم و تقوے کے لحاظ ایک مستند شخصیت مانے جاتے ہیں، ان سے کسی نے پوچھا کہ ان تصاویر کا کیا حکم ہے جن میں آج عام ابتلاء ہے؟ اور لوگ اس میں منہمک ہیں؟ شیخ نے اس کا جواب بہت تفصیل سے دیا ہے، اس جواب میں شروع میں فرماتے ہیں کہ:

” فقد جاءت الأحاديث الكثيرة عن النبي ﷺ في الصحاح والمسانيد والسنن دالة على تحريم تصوير كل ذي روح، أدميا كان أو غيره ” (رسول اللہ ﷺ سے صحاح، مسانید و سنن کی کتابوں میں بہت سی احادیث ہر جاندار کی تصویر کی حرمت پر دلالت کرنے والی آئی ہیں، چاہے وہ آدمی ہو یا کوئی اور چیز) اس کے بعد اس کے دلائل ذکر کر کے فرماتے ہیں کہ: ”وبما ذكرنا في هذا الجواب من الأحاديث وكلام أهل العلم يتبيّن لمزيد الحق أن توسيع الناس في تصوير ذوات الأرواح في الكتب والمجلات والجرائد والرسائل خطأ بين و معصية ظاهرة“ (ہم نے جواب میں جو احادیث اور اہل علم کا کلام نقل کیا ہے اس سے حق کے متلاشی پر یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ لوگ جو کتابوں، مجلوں،

رسالوں اور جریدوں میں جاندار کی تصویر کے سلسلہ میں وسعت بر تر ہے ہیں یہ واضح غلطی اور کھلا ہوا گناہ ہے) (۱)

(۲) ایک اور فتوے میں شیخ عبدالعزیز ابن باز فرماتے ہیں کہ:

”لا ريب أن إخراج المجلات والصحف اليومية وغيرها بدون تصوير هو الواجب؛ لأن الرسول ﷺ لعن المصورين وأخبر أنهم أشد الناس عذابا يوم القيمة، وهذا يعم التصوير الشمسي والتصوير الذي له ظل، ومن فرق فليس عنده دليل على التفرقة“

(بیشک مجلات اور روزنامے وغیرہ کا بغیر تصویر کے شائع کرنا ہی واجب ہے، کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے تصویر لینے والوں پر لعنت کی ہے اور یہ خبر دی ہے کہ وہ لوگ قیامت کے دن سب لوگوں میں سب سے زیادہ عذاب میں ہوں گے، اور یہ عبید شمسی تصویر اور اس تصویر کو جس کا سایہ ہوتا ہے عام ہے اور جو شخص ان دونوں میں فرق کرتا ہے اس کے پاس اس فرق کی کوئی دلیل نہیں ہے) (۲)

(۳) ایک صاحب نے ایک کتاب لکھی جس میں انہوں نے سنسنی تصویر کو آئینہ میں پڑنے والے عکس کے برابر قرار دیا، اس کتاب پر شیخ عبدالعزیز ابن باز نے رد کیا اور ان صاحب کے قیاس کا جواب دیتے ہوئے لکھا کہ:

”ويقال له أيضاً: لقد أخطأت في التسوية والقياس من وجهين: أحدهما أن الصورة الشمسية لا تشبه الصورة في المرأة لأن الصورة الشمسية لا تزول عن محلها والفتنة بها قائمة، وأما الصورة في المرأة فهي غير ثابتة تزول بزوال المقابل لها وهذا فرق واضح لا يمترى فيه عاقل“

. والثانی أن النص عن المعمصوم ﷺ جاء بتحريم الصور مطلقاً و نص على تحريم ما هو من جنس الصورة الشمسمية كالصورة في الثياب والحيطان ” (ان صاحب سے کہا جائے گا کہ تم نے دونوں (شمسمی تصویر و آئینے کے عکس) کو برابر قرار دینے اور اس قیاس میں دو وجہ سے غلطی کی ہے: ایک اس لئے کہ شمسمی تصویر آئینے کی تصویر کے مشابہ نہیں ہوتی، کیونکہ شمسمی تصویر اپنے محل سے زائل نہیں ہوتی اور فتنہ اس شمسمی تصویر کے ساتھ قائم ہوتا ہے، اور ہی آئینے کی تصویر تو وہ غیر پائیدار زائل ہونے والی ہوتی ہے جو مقابل کی چیز کے زائل ہونے سے زائل ہو جاتی ہے، یہ ایسا واضح فرق ہے جس میں کسی عاقل کو شبه نہیں ہو سکتا، اور دوسرے اس لئے کہ رسول اللہ ﷺ سے جو نص وارد ہے وہ مطلقاً تصویر کی حرمت بیان کرتی ہیں، اور اس نے تصویر شمسمی جیسی تصویر کے حرام ہونے کی تصریح کی ہے جیسے کپڑے اور دیوار کے اور پر کی تصویر) (۱)

## شیخ علامہ عبداللہ بن عقیل کا فتویٰ

شیخ علامہ عبداللہ بن عقیل رحمہ اللہ جو ملک عبدالعزیز کے زمانے میں ریاض میں عہدہ قضاۓ و افتاء پر مامور ہے، اور بہت بڑے علامہ مانے جاتے تھے، ان سے سوال کیا گیا کہ مجسمہ کی تصویر اور شمسمی تصویر میں کیا فرق ہے؟ اس کا جواب آپ نے یہ دیا کہ:

”وَهُذِيْعَمْ تَصْوِيرَ كُلَّ مُخْلُوقٍ مِنْ ذُوَاتِ الْأَرْوَاحِ مِنْ آدَمِيْنَ وَغَيْرِهِمْ ، وَلَا فَرْقٌ أَنْ تَكُونَ الصُّورَةَ مُجَسَّدَةً أَوْ غَيْرَ مُجَسَّدَةً ، وَسَوَاءٌ

أخذت بالآلة أو بالأصباغ والنقوش أو غيرها لعموم الأحاديث ، و من زعم أن الصورة الشمسية لا تدخل في عموم النهي ، وأن النهي مختص بالصورة المحسنة وبما له ظل فهذا تفريق بغير دليل ، لأن الأحاديث عامة في هذا ، ولم يفرق بين صورة و صورة ، و قد صرخ العلماء بأن النهي عام للصور الشمسية وغيرها كالأئمّة النووي و الحافظ ابن حجر وغيرهما ” (يحرّم تصور حكم هر جنادار مخلوق کی تصویر کو عام ہے خواہ وہ انسان ہو یا کوئی اور مخلوق ، اور احادیث کے عموم کی وجہ سے اس میں کوئی فرق نہیں کہ وہ تصویر محسّن ہو یا غیر محسّن ہو ، اور خواہ وہ کسی آللہ سے لی گئی ہو یا نگوں یا نقش وغیرہ سے بنائی گئی ہو ، سب کا حکم ایک ہے ، اور جس نے یہ خیال کیا کہ شیخی تصویر منع کے حکم میں داخل نہیں اور یہ کہ منع ہونا جسم صورت اور سایہ دار چیزوں کی تصویر کے ساتھ خاص ہے تو یہ تفرقی بغير دليل ہے ، کیونکہ احادیث اس سلسلہ میں عام ہیں ، جو ایک قسم اور دوسری قسم میں کوئی فرق نہیں کرتیں ، اور علماء جیسے امام نووی اور حافظ ابن حجر وغيرہ نے تصریح کی ہے کہ منع کا حکم شیخی وغیر شیخی تصویر سب کو شامل ہے ) (۱)

### شیخ علامہ عبدالرازق لعفی فی کا فتویٰ

شیخ علامہ عبدالرازق لعفی فی جو کبھی مصر کی معروف یونیورسٹی ”جامعة الازهر“ میں استاذ تھے اور بعد میں سعودی حکومت میں ”اللجنة الدائمة“ میں مفتی کے عہدے پر فائز رہے ، انہوں نے ایک سوال کے جواب میں لکھا ہے کہ :

”أما التصویر الشمسي لذوات الأرواح فهو محرم و ممنوع ،

لأن فيه مضاهاة لخلق الله ، ولأن فاعله من أظلم الناس الخ (رهی جاندار کی سمشی تصویر تو وہ حرام و منوع ہے، کیونکہ اس میں اللہ کی تخلیق سے مشابہت و نقلی ہے اور اس لئے بھی کہ اس کام کو انجام دینے والا طالم لوگوں میں سے ہے) (۱)

### علامہ شیخ محمد بن ابراہیم آل الشیخ کا فتویٰ

سعودی عرب کے قاضی القضاۃ و مفتی علامہ شیخ محمد بن ابراہیم آل الشیخ جو سعودی عرب میں مختلف بڑے بڑے عہدوں پر فائز رہے، وہاں کے مفتی بھی رہے، قاضی القضاۃ بھی رہے، الجامعہ الاسلامیہ، مدینہ کے رئیس بھی رہے، اور رابطہ عالم اسلامی کے صدر بھی رہے، ان کے فتاویٰ شاہ فیصل رحمہ اللہ کے حکم پر جمع کئے گئے ہیں۔ ان کے فتاویٰ سے یہاں چند فتاویٰ نقل کئے جاتے ہیں۔

(۱) ان سے ایک سوال اس سلسلہ میں کیا گیا تو انہوں نے اس کا جواب یہ لکھا ہے کہ: ”فإن التصوير الشمسي وإن لم يكن مثل المجسد من كل وجه فهو مثله في علة المنع ، وهي إبراز الصورة في الخارج بالنسبة إلى المنظر ، ولهذا يوجد في كثير من المصورات الشمسيه ما هو أبدع في حکایة المصور حيث يقال : هذه صورة فلان طبق الأصل . وإلحاد الشيء بالشيء لا يشترط المساواة من كل وجه كما هو معلوم . وهذا لو لم تكن الأحاديث ظاهرةً في التسوية بينهما ، فكيف وقد جاءتْ أحاديث عديدةً واضحةً الدلالة في المقام . وقد زعم بعض مجیزی التصوير الشمسي أنه نظير ظهور الوجه في المرأة و نحوها من الصقيقات ، و هذا فاسد ؟ فإن ظهور الوجه في المرأة و نحوها شيء غير مستقر ، وإنما يُرجى بشرط بقاء

المقابلة ، فإذا فقدتِ المقابلة فقد ظهر الصورة في المرأة ونحوها بخلاف الصورة الشمسية ؛ فإنها باقية في الأوراق ونحوها مستقرة . فإنها بالصورة المنقوشة باليد أظهر وأوضح وأصح من إلهاقها بظهور الصورة في المرأة ونحوها ؛ فإن الصورة الشمسية وبذو الصورة في الأجرام الصناعية ونحوها يفترقان في أمرین : أحدهما الاستقرار والبقاء ، والثاني : حصول الصورة عن عمل و معالجة ”

(تصویر سمشی اگرچہ کہ ہر لحاظ سے مجسمہ کی طرح نہیں ہے لیکن منع کی علت میں اس کے مشابہ ہے اور وہ علت منظر کے لحاظ سے خارج میں صورت کا ظاہر کرنا ہے، اسی وجہ سے بہت سی تصاویر میں آدمی کی نقل بہت ہی عمدہ نظر آتی ہے جس کی وجہ سے یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ اصل کے مطابق فلاں کی صورت ہے، اور جیسا کہ معلوم ہے ایک چیز کو دوسری چیز سے لاحق کرنے میں تمام اعتبارات سے برابر ہونا کوئی شرط نہیں ہے۔ یہ بات تو اس صورت میں ہے جبکہ احادیث دونوں قسم کی تصاویر کے مابین برابری ہونے میں ظاہر نہ ہوں، پھر کیا خیال ہے جبکہ متعدد احادیث اس مقام میں واضح الدلالت بھی وارد ہوئی ہیں؟ اور بعض سمشی تصویر کو جائز کہنے والوں نے یہ خیال کر لیا ہے کہ یہ سمشی تصویر آئینہ وغیرہ صاف وشفاف چیزوں میں دکھائی دینے والے چہرہ کی طرح ہے، اور یہ بات فاسد ہے، کیونکہ آئینہ وغیرہ میں چہرے کا دکھائی دینا ایک غیر مستقر چیز ہے، اس میں اس وقت دکھائی دیتا ہے جبکہ ایک دوسرے کے مقابل ہوں اور جب ایک دوسرے میں مقابل نہ رہے تو یہ دکھائی دینا بھی ختم ہو جاتا ہے، بخلاف سمشی تصویر کے کہ وہ اوراق وغیرہ پر قائم رہ جاتی ہے، لہذا اس کو ہاتھ سے نقش کی ہوئی تصویر سے ملحق قرار دینا بحسب آئینہ کی تصویر کے زیادہ ظاہر و واضح اور

اصح ہے، کیونکہ سمشی تصویر اور شفاف چیزوں میں اجسام کے ظاہر ہونے میں دو طرح فرق ہے ایک یہ کہ استقرار و بقاء میں اور دوسرے عمل و کام سے تصویر کے حاصل ہونے میں (۱)

(۲) مفتی علامہ شیخ محمد بن ابراہیم آں اشیخ نے ایک اور موقعہ پر لکھا ہے کہ:

”وَهُذَا يَعْمَلُ تَصْوِيرَ كُلِّ مُخْلُوقٍ مِّنْ ذُوَاتِ الْأَرْوَاحِ مِنْ آدَمِيَّنَ وَغَيْرِهِمْ ، وَلَا فَرْقٌ أَنْ تَكُونَ الصُّورَةُ مَجْسُدَةً أَوْ غَيْرَ مَجْسُدَةً ، وَسَوَاءٌ أَخْدَدَتْ بِالْآلَةِ أَوْ بِالْأَصْبَاغِ وَالنَّقْوَشِ أَوْ غَيْرِهَا ، لِعُمُومِ الْأَحَادِيثِ ، وَمِنْ زَعْمِ أَنَّ الصُّورَةَ الشَّمْسِيَّةَ لَا تَدْخُلُ فِي عُمُومِ النَّهْيِ ، وَأَنَّ النَّهْيَ مُخْتَصٌ بِالصُّورَةِ الْمَجْسُمَةِ وَبِمَا لَهُ ظَلٌّ فَزَعْمُهُ باطِلٌ ، لِأَنَّ الْأَحَادِيثَ عَامَةٌ فِي هَذَا ، وَلَمْ تَفْرُقْ بَيْنَ صُورَةٍ وَصُورَةٍ وَقَدْ صَرَحَ الْعُلَمَاءُ بِأَنَّ النَّهْيَ عَامٌ لِلصُّورِ الشَّمْسِيَّةِ وَغَيْرِهَا كَالإِمَامِ النَّوْوَيِّ وَالْحَافِظِ ابْنِ حَجْرٍ وَغَيْرِهِمَا -

(یہ حرمت کا حکم ہر جاندار مخلوق کی تصویر کو عام ہے خواہ وہ انسان ہو یا کوئی اور مخلوق، اور احادیث کے عوام کی وجہ سے اس میں کوئی فرق نہیں کہ وہ تصویر مجسم ہو یا غیر مجسم ہوا، اور خواہ وہ کسی آله سے لی گئی ہو یا رنگوں یا نقش وغیرہ سے بنائی گئی ہو، سب کا حکم ایک ہے، اور جس نے یہ خیال کیا کہ سمشی تصویر میں کوئی داخل نہیں کر سکتے اور یہ کہ منع ہونا جسم صورت اور سایہ دار چیزوں کی تصویر کے ساتھ خاص ہے تو اس کا خیال باطل ہے، کیونکہ احادیث اس سلسلہ میں عام ہیں، جو ایک قسم اور دوسری قسم میں کوئی فرق نہیں کرتیں، اور علماء جیسے امام نووی اور حافظ ابن حجر وغیرہ نے قصر تحریک کی ہے کہ یہ کہ منع کا حکم سمشی وغیر سمشی تصویر سب کو شامل ہے) (۲)

(۳) ایک اور جگہ شیخ محمد بن ابراہیم کہتے ہیں کہ:

”الصور هي أحد ما لا يصح بيعه ، سواء المأخوذة بالشمسية هذه ، أو نسج . ولا منفعة فيها إلا مطالعة الصور ، فحرم الله التصوير ، وإبقاءه واستعماله ، فلا يجوز ذلك“ ( تصاویر ان چیزوں میں سے ایک ہیں جن کی خرید و فروخت صحیح نہیں ، خواہ وہ کیمرے سے لی گئی ہو یا بنی گئی ہو ، اور اس میں کوئی فائدہ نہیں سوائے اس کے کہ اس کو دیکھا جائے ، لہذا اللہ نے تصویر لینے کو ، اس کے باقی رکھنے کو ، اور اس کے استعمال کو حرام قرار دیا ہے ، لہذا یہ جائز نہیں ہے ) (۱)

(۲) ایک اور موقعہ پر آپ نے لکھا ہے کہ:

”الصور سواء مما يمسك باليد وله ظل أو المأخوذات بالآلة أو بالصبغ أو بالخياطة كلها جمیعا داخلة في التغليظ في التصوير الوارد في الأحادیث ، والتصویر الشمسي أبلغ في المضاهاة“ ( تصاویر خواہ وہ ہاتھ سے بنائی جائیں اور ان کا سایہ ہو یا آلے سے لی جائیں یا رنگ سے یا سیوں سے بنائی جائیں سب کی سب تصویر کی حرمت میں داخل ہیں جو احادیث میں وارد ہوئی ہے ، اور سمشی تصویر یا اللہ کی تخلیق میں مشابہت میں اور بڑھی ہوئی ہے ) (۲)

## علماء ”اللجنة الدائمة“ کے فتاویٰ

”اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء“ سعودی حکومت کی جانب سے قائم کردہ ایک دارالافتاء اور علمی مسائل کی تحقیق کا ایک بڑا و معتر مرکز ہے جس کا ذکر ہم نے ابتداء میں کیا ہے ، اس ”اللجنة الدائمة“ سے بھی متعدد فتاویٰ میں یہی

(۱) فتاویٰ و رسائل محمد بن ابراہیم: ۷/۳ (۲) فتاویٰ و رسائل محمد بن ابراہیم: ۸/۱۲۵

بات بار بار اور پوری شدت کے ساتھ کہی گئی ہے، میں یہاں ”فتاویٰ اللجنۃ الدائمة“ سے اس سلسلہ کے چند فتاویٰ نقل کرتا ہوں۔

(۱) ”اللجنۃ الدائمة“ سے ایک سوال کیا گیا ہے جس میں سائل نے شیخ عبدالعزیز بن باز سے پوچھا ہے کہ فوٹوگرافی کی تصویری سمشی کیا ہاتھ سے بنائی ہوئی تصویر کے حکم میں داخل ہے؟ جبکہ بعض نے کہا ہے کہ اس میں صرف ایک بیٹن دبانا ہوتا ہے، اور ہاتھ سے کوئی کام نہیں ہوتا لہذا جائز ہے۔ اور اس شخص نے کویت کے ایک رسالہ میں آپ کی تصویر بھی چھپی ہوئی دکھائی، تو کیا ہم اس کو دلیل جواز سمجھیں؟ اور متحکم تصاویر جیسے ٹیلی ویژن کی تصویر دیکھنے کا کیا حکم ہے؟ اس کے جواب میں ”اللجنۃ الدائمة“ نے کہا کہ:

”التصوير الفوتوغرافي الشمسي من أنواع التصوير المحرّم ، فهو والتصوير عن طريق النسيج والصبغ بالألوان والصور المحسّمة سواءً في الحکم . والاختلاف في وسيلة التصوير وآلته لا يقتضي اختلافاً في الحکم . وظهور صورتي في مجلتي ”المجتمع“ و ”الاعتصام“ مع فتاویي في أحكام الصيام ليس دليلاً على إجازتي التصوير ، ولا على رضاي به فإني لا أعلم بتصویرهم لى“

(سمشی تصویر بھی حرام تصویروں کی ایک قسم ہے، پس یہ تصویر اور بُنی جانے والی اور رُنگی جانے والی اور ہاتھ سے بنائی جانے والی تصویر سب برابر ہے۔ تصویر سازی کے وسیلے اور آلات کا مختلف ہونا حکم کے مختلف ہونے کا تقاضا نہیں کرتا۔ اور نیمری کتاب ”احکام الصیام“ میں حرمت کے فتوے کے باوجود میری تصویر کا مجلہ ”المجتمع“ اور ”الاعتصام“ میں شائع ہونا اس بات کی دلیل نہیں کہ میں نے اجازت دی ہے یا میں

اس سے راضی ہوں؛ کیونکہ مجھے ان کے تصویر لینے کا کوئی علم ہی نہیں ہے) (۱)

(۲) ”فتاویٰ اللجنة الدائمة“ میں ایک سوال کے جواب میں کہا گیا ہے، اور اس فتوے پر چار حضرات علماء کے دستخط ہیں: شیخ علامہ عبد العزیز ابن باز، شیخ عبد الرزاق عفیفی، شیخ عبداللہ بن غدیان اور شیخ عبداللہ بن قعود، فتوے میں ہے کہ:

”ولیس التصویر الشمسي مجرد انطباع ، بل عمل بالآلة ينشأ عنه الانطباع فهو مضاهاة لخلق الله بهذه الصناعة الآلية ، ثم النهي عن التصویر عام ، لما فيه من مضاهاة خلق الله ، والخطر على العقيدة والأخلاق ، دون نظر إلى الآلة والطريقة التي يكون بها التصویر“ (شمسي تصویر حیض عکس نہیں ہے بلکہ آئے کے واسطے سے ایک عمل ہے جس سے عکس پیدا ہوتا ہے، لہذا وہ بھی اس آئے کی فناڑی کے ذریعہ اللہ کی تخلیق کی نقلی ہے۔ پھر یہ تصویر کا ممنوع ہونا سب صورتوں کو عام ہے، کیونکہ اس میں آله و طریقہ جس سے تصویر یہی جاری ہے اس سے قطع نظر تخلیق خداوندی کی مشابہت اور عقیدہ و اخلاق پر خطرہ پایا جاتا ہے) (۲)

(۳) ”اللجنة الدائمة“ کے مفتیان سے سوال کیا گیا کہ چند دوستوں میں سمشی تصویر لینے اور اس کو رکھنے کے بارے میں اختلاف ہو گیا اور کسی نتیجہ پر نہیں پہنچ سکے، لہذا آپ بتائیں کہ اس کا کیا حکم ہے؟ اس کا جواب فاضل مفتیان نے یہ لکھا ہے کہ:

”التصویر الشمسي للأحياء من إنسان أو حيوان والاحتفاظ بهذه الصور حرام ، بل هو من الكبائر ، لما ورد في ذلك من الأحاديث

(۱) فتاویٰ اللجنة الدائمة: ۲۶۲، رقم الفتوى: ۲۳۲/۲، (۲) فتاویٰ اللجنة الدائمة: ۱/۲۲۶، رقم الفتوى: ۲۳۲/۲

رقم الفتوى: ۲۵۱۳

الصحيحة المتضمنة للوعيد الشديد والمنذرة بالعذاب الأليم للمصورين ومن اقتني هذه الصور ، ولما في ذلك من التشبه بالله في خلقه للأحياء ولأنه قد يكون ذريعةً إلى الشرك كصور العظاماء والصالحين أو باباً من أبواب الفتنة كصور الجميلات والممثلين والممثلات والكاسيات العاريات“ (انسان وحيوان وغيره جاندار چیزوں کی سمشی و عکسی تصویر لینا اور ان کو باقی رکھنا حرام ہے بلکہ کبیرہ گناہوں میں سے ہے، ان احادیث صحیحہ کی وجہ سے جو تصویر کشی کرنے والوں کو سخت وعید اور دردناک عذاب کی حکمکی پر مشتمل ہیں، اور اس لئے کہ اس میں اللہ کے ساتھ زندوں کو پیدا کرنے میں تشبہ ہے، اور اس لئے کہ یہ شرک کے ذریعہ ہے جیسے بڑے لوگوں اور صالحین کی تصویروں میں ہوتا ہے اور یہ فتنے کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے جیسے خوبصورت عورتوں اور فلم ایکٹرزوں اور ایکٹریس اور نیم عریاں عورتوں کی تصویروں میں ہوتا ہے) (۱)

(۲) ”اللجنة الدائمة“ سے ایک صاحب نے سوال کیا ہے کہ: ہم یہ جانتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے تصویر بنانے والوں پر لعنت کی ہے، لیکن یہ تصویر بنانے والے کون ہیں؟ کیا وہ لوگ مراد ہیں جو مجسمے بناتے ہیں یا وہ بھی جو فنُوگ کرانی کی تصویر لیتے ہیں؟ اس کا جواب ”اللجنة الدائمة“ کی جانب سے یہ دیا ہے کہ: ”تصویر ذوات الأرواح حرام، سواء كان تصویرًا جسمًا أو شمسيًا أو نقشًا بيد أو آلة لعموم أدلة تحريم التصویر“ (حرمت تصویر کے دلائل کے عام ہونے کی وجہ سے جاندار چیزوں کی تصویر حرام ہے، چاہے وہ مسحہ کی تصویر ہو یا عکسی تصویر ہو یا ہاتھ یا کسی آلة سے نقش کی ہوئی ہو) (۲)

(۱) فتاویٰ اللجنة الدائمة: ۱۹۷۸، رقم الفتوى: ۳۵۹/۱، رقم الفتوى: ۱۹۷۸/۲ فتاویٰ اللجنة الدائمة: ۳۶۲/۱، رقم: ۳۲۲۷

(۵) ”اللجنة الدائمة“ سے ایک سوال یہ کیا گیا ہے کہ مصوّرین (واؤ کے زیر کے ساتھ، یعنی تصویر بنانے والوں) پر لعنت تو وارد ہوئی ہے، کیا مصوّریں (واؤ کے زبر کے ساتھ، یعنی جن کی تصویری لی جائے ان) پر بھی کسی خاص دلیل میں لعنت وارد ہے؟ تو اس سوال کا جواب یہ تھا کہ:

”كما أن الأدلة وردت في لعن المصوّرين و توعدهم بالنار في الدار الآخرة ، فكذلك الذي يقدم نفسه من أجلأخذ صورة لها داخل في ذلك ..... ولا يدخل في ذلك من اقتضت الضرورة أن يأخذ صورةً له“ (جس طرح دلائل تصویر بنانے والوں پر لعنت اور ان کو آخرت میں دوزخ کی آگ کی حکمی کے سلسلہ میں وارد ہیں اسی طرح جو شخص اپنی تصویر لینے کے لئے خود کو پیش کرتا ہے وہ بھی اس میں داخل ہے، ..... ہاں وہ اس میں داخل نہیں جسے تصویر لینے کی ضرورت پیش آئی ہو) (۱)

(۶) ”اللجنة الدائمة“ سے سوال کیا گیا کہ: ”درست كتابوں میں جو توضیح و تفہیم کے لئے تصویر ہوتی ہے، اسی طرح علمی كتابوں، مجلات و رسائل میں جو تصاویر ہوتی ہیں جن کا ہونا توضیح و تفہیم کے لئے ضروری ہوتا ہے ان کا کیا حکم ہے؟“ ”اللجنة الدائمة“ کے علماء کا جواب یہ تھا کہ:

”تصویر ذوات الأرواح حرام مطلقاً، لعموم الأحاديث التي وردت في ذلك ، وليست ضرورية للتوضيح في الدراسة ، بل هي من الأمور الكمالية ، لزيادة الإيضاح ، وهناك غيرها من وسائل الإيضاح يمكن الاستغناء بها عن الصور في تفہیم الطلاب والقراء ، وقد مضى على الناس قرون وهم

في غنىً عنها في التعليم والإيضاح ، وصاروا مع ذلك أقوى منا علمًا وأكثر تحصيلاً وما ضرّهم ترك الصور في دراستهم ”

(جاندار کی تصویر مطلقاً حرام ہے، ان احادیث کے عموم کی وجہ سے جو اس بارے میں آئی ہیں، اور یہ تصاویر تعلیم کے لئے کوئی ضروری نہیں ہیں، بلکہ محض زیادہ وضاحت کی وجہ سے امور کمال میں سے ہو سکتے ہیں، اور یہاں ان کے علاوہ تو توضیح و تفہیم کے دوسرے وسائل بھی موجود ہیں جن کے ذریعہ طالب علموں اور پڑھنے والوں کو سمجھانے کا کام لیکر تصاویر سے مستغنى ہو سکتے ہیں۔ اور لوگوں پر کئی زمانے ایسے گزرے ہیں کہ وہ تعلیم و تفہیم میں ان تصاویر سے مستغنى تھے اور اس کے باوجود علم میں ہم سے زیادہ قوی اور تحصیل میں ہم سے زیادہ وسیع رہے، اور ان کو تصاویر کا ترک کرنا کچھ فحصان نہیں دیا) (۱)

(۷) ایک سوال کے جواب میں ”اللجنة الدائمة“ کے علماء و مفتیان

حضرات نے لکھا ہے:

” تصویر الأحياء حرام ، بل من كبائر الذنوب ، سواء اتخد المصور ذلك مهنةً له أم لم يتخذ مهنةً ، و سواء كان التصویر نقشاً أم رسماً بالقلم و نحوه أم عكساً بالكاميرا و نحوها من الآلات ، أم نحتاً لأحجار و نحوها ، و سواء كان ذلك للذكرى أم لغيرها ”

(جاندار کی تصویر حرام ہے بلکہ کبیرہ گناہوں میں سے ہے، خواہ تصویر لینے والے نے اس کام کو پیشہ بنالیا ہو یا وہ پیشہ نہ بنایا ہو، اور خواہ وہ تصویر نقش ہو یا قلم وغیرہ سے بنائی ہو یا کیمرے وغیرہ آلات سے لیا ہو عکس ہو یا درختوں وغیرہ کو کاٹ

کر بنایا ہو، پھر وہ برائے یادداشت ہو یا کسی اور وجہ سے لی گئی ہو) (۱)

(۸) ”اللجنة الدائمة“ سے سوال کیا گیا کہ ”برطانیہ میں بعض علماء حالت جماعت میں نمازوں کی اور قرآن کی تلاوت کرتے ہوئے بچوں کی تصویریں لینے کے قائل ہیں کیونکہ ان تصاویر کو جب مجالات و جرائد میں نشر کیا جاتا ہے تو غیر مسلم اس سے متاثر ہوتے اور اسلام اور مسلمانوں کو جانے میں رغبت کرتے ہیں؟ اس کے جواب میں مفتیان کرام نے لکھا ہے:

”تصویر ذوات الأرواح حرام ، سواء كانت الصور لإنسان أم حيوان آخر ، وسواء كانت لمصلّى أم قارئ قرآن أم غيرهما ، لما ثبت في تحريم ذلك من الأحاديث الصحيحة ، ولا يجوز نشر الصور في الجرائد والمجلات والرسائل ، ولو كانت المصليين أو المتوضئين أو قراءة القرآن رجاءً نشر الإسلام والترغيب في معرفته والدخول فيه ، لأنّه لا يجوز اتخاذ المحرمات وسيلة البلاغ ونشر الإسلام ، ووسائل البلاغ المشروعة كثيرة فلا يعدل عنها إلى غيرها مما حرمته الله . الواقع من التصویر في الدول الإسلامية ليس حجّة على جوازه ، بل ذلك منكر للأدلة الصحيحة في ذلك ، فينبغي انكار التصویر عملاً بالأدلة“

(جاندار کی تصویر حرام ہے خواہ وہ انسان کی ہو یا کسی اور جاندار کی، اور خواہ وہ کسی مصلی کی ہو یا قارئ قرآن کی یا ان کے علاوہ کسی اور کی، کیونکہ اس کی حرمت کے بارے میں احادیث صحیح ثابت ہیں، اور اسلام کی نشر و اشاعت اور غیروں کے اسلام کی جانب رغبت یا اس میں داخل ہونے کی امید پر تصاویر کا جرائد و رسائل میں

شائع کرنا بھی جائز نہیں، اگرچہ کہ وہ نماز پڑھنے والوں کی یا وضو کرنے والوں یا قرآن پڑھنے والوں کی تصاویر ہوں، کیونکہ حرام چیزوں کو اسلام کی تبلیغ و اشاعت کا ذریعہ بنانا جائز نہیں، جبکہ مشروع وسائل تبلیغ و دعوت بھی بہت سے موجود ہیں، تو ان وسائل کو جنہیں اللہ نے حرام قرار دیا ہے اختیار کر کے مباح وسائل سے اعراض نہیں کیا جا سکتا، اور رہا عرب ممالک میں تصویر کا رواج تو یہ اس کے جواز پر جدت نہیں ہے، بلکہ یہ دلائل صحیحہ کی وجہ سے منکر ہے اور تصویر پر انکار و نکیر دلائل پر عمل کرتے ہوئے ضروری ہے) (۱)

(۹) ”اللجنة الدائمة“ سے ایک سوال میں پوچھا گیا کہ کلائیک و فنی تصویریں بنانے کا کیا حکم ہے؟ اس کے جواب میں حضرات علماء ”اللجنة الدائمة“ نے اپنے فتوے میں کہا ہے کہ:

” مدار التحرير في التصوير كونه تصويراً للذوات الأرواح ، سواءً كان نحتاً أم تلويناً في جدار أو قماش أو ورق ، أم كان نسيحاً ، و سواءً كان بريشةً أم قلم أم بجهاز ، وسواءً كان للشىء على طبيعته أم دخالةً الخيال ، فصغر أو كبر أو جمل أو شوه أو جعل خطوطاً تمثلاً الهيكل العظيم ، فمناط التحرير كون ما صور من ذوات الأرواح ولو كالصور الخيالية التي تجعل لمن يمثل القدامى من الفراعنة و قادة الحروب الصليبية و جنودها ، و كصورة عيسى و مريم المقامتين في الكنائس“

(حرمت تصویر کا مدار جاندار کی تصویر ہونا ہے خواہ وہ تراش کر ہو یا دیوار،

کپڑے یا کاغذ پر لگنے سے ہو، یا بننے سے ہو، اور خواہ وہ ریشہ سے ہو یا قلم سے یا آلے سے ہو، اور خواہ وہ کسی چیز کی اصل فطرت پر بنائی جائے یا اس میں خیال کو دخل ہو اور اصل سے چھوٹی یا اس سے بڑی یا اس سے خوبصورت یا بدصورت بنائی جائے، یا لکریں کھینچ کر اس طرح بنائی جائے کہ کسی بھاری بھر کم ہیکل کا پارٹ ادا کرے۔ الغرض مدار حرمت جاندار چیزوں کی تصویر ہونا ہے، اگرچہ کہ وہ خیالیہ صورتیں ہی کیوں نہ ہوں جو (مثلاً) فراعنة یا صلیبی جنگوں کے قائدین اور سپاہیوں میں سے پرانے لوگوں کا پارٹ ادا کرے، یا جیسے حضرت عیسیٰ اور حضرت مریم کی وہ تصاویر جو چرچ میں نصب کی گئی ہیں) (۱)

(۱۰) فتاویٰ اللجنۃ الدائمة: میں ہے کہ یہ سوال کیا گیا کہ: ”ما حکم تصویر الصور الشمسیۃ للحاجة أو الزینة؟“ (شمی تصویر کسی حاجت یا براۓ زینت لینے کا کیا حکم ہے؟) اس کا جواب وہاں کے متعدد علماء نے لکھا کہ:

”تصویر الأحياء محرّم ، إلا ما دعت إلیه الضرورة كالتصوير من أجل التابعية و جواز السفر ، و تصویر المجرمين لضبطهم و معرفتهم ، ليقبض عليهم إذا أحدثوا جريمة ولجأوا إلى الفرار ، و نحو هذا مما لا بد منه“ (جاندار چیزوں کی تصویر حرام ہے الای کہ کوئی ضرورت اس کا تقاضا کرے، جیسے شہریت اور پاسپورٹ کے لئے تصویر، یا مجرمین کو کپڑے اور پہچانے کے لئے ان کی تصویر لینا تاکہ جرائم کے ارتکاب اور راہ فرار اختیار کرنے پر ان کو کپڑا جاسکے، یا اس جیسے ضروری کام جن کے بغیر چارہ نہیں) (۲)

(۱) فتاویٰ اللجنۃ الدائمة: ۳۸۲۱، رقم: ۵۰۶۸ (۲) فتاویٰ اللجنۃ الدائمة: ۳۵۸/۱، رقم:

یہاں تک ”اللجنة الدائمة“ کے فتاویٰ میں سے دس فتاویٰ نقل کئے گئے جن میں صاف و واضح الفاظ میں علماء عرب نے تصویر عکسی کو بھی حرام و ناجائز قرار دیا ہے، اور اس کو آئینہ کے عکس کی طرح قرار دینے کو غلط اور قیاس فاسد ہمرا یا ہے۔ اس سے روز روشن کی طرح یہ واضح ہے کہ وہاں کے جمہور علماء بھی اسی کے قائل ہیں کہ یہ سمشی و عکسی تصویر جو کمیرے سے مل جاتی ہے وہ بھی حرام ہے اور احادیث حرمت کے عموم میں داخل اور موجب لعنت گناہ ہے۔

### شیخ علامہ محمد علی الصابوٰنی کا فتویٰ

علامہ شیخ مفسر محمد علی الصابوٰنی جو کہ جامعہ ام القریٰ / مکتبۃ المکرّمہ کے استاذ رہے ہیں اور متعدد علمی کتابوں کے مصنف ہیں، انہوں نے اپنی کتاب ”روائع البيان“ میں لکھا ہے:

یرى بعض المتأخرین من الفقهاء أن التصوير الشمسي (الفوتوغرافي)  
لا يدخل في دائرة التحرير ، الذي يشمله التصوير باليد المحرم . والحق  
أن التصوير الشمسي الفوتوغرافي لا يخرج عن كونه نوعا من أنواع التصوير  
فما يخرج بالآلة يسمى صورة ، والشخص الذي يحترف هذه الحرفة  
يسمى في اللغة والعرف مصوراً ، فهو وإن كان لا يشمله النص الصریح  
لأنه ليس تصویرا باليد ، وليس فيه مضاهاة لخلق الله ، إلا أنه لا يخرج عن  
كونه ضربا من ضروب التصوير ، فينبغي أن يقتصر في الإباحة على حد  
الضرورة ”  
(بعض متأخرین فقهاء کی رائے ہے کہ فوٹوگرافی کی سمشی تصویر اس حرمت کے

دارے میں داخل نہیں جس میں ہاتھ کی حرام تصویر داخل ہے، لیکن حق یہ ہے کہ فوٹوگرافی کی سمشی تصویر، تصویری کی ایک قسم ہونے سے خارج نہیں ہے، کیونکہ جو آئے کے ذریعہ تصویر نکلتی ہے اس کو تصویر یہی کہا جاتا ہے اور جو شخص اس کا پیشہ کرتا ہے اسے لغت اور عرف میں مصور (تصویر لینے والا) کہتے ہیں، پس اس تصویر کو اگرچہ نص صریح شامل نہیں ہے کیونکہ یہ ہاتھ کی تصویر نہیں ہے اور اس میں اللہ کی تخلیق سے مشابہت بھی نہیں ہے لیکن وہ تصویر کی قسموں میں سے ایک قسم ہونے سے خارج نہیں ہے لہذا ضرورت کی حد تک اس کی اجازت کو مدد و درکھنا چاہئے) (۱)

### شیخ علامہ صالح الغوزان کا فتویٰ

سعودی عرب کے مشہور عالم شیخ صالح الغوزان جو وہاں کے ادارے ”هیئتہ کبار العلماء“ کے رکن، اور ”اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء“ کے ایک اہم ممبر تھے، ان کے فتاویٰ ”المتنقی“ میں ہے کہ انہوں نے ایک سوال کے جواب میں کہا کہ:

”لایجوز اقتناء الصور لذوات الأرواح إلا الصور الضرورية كصور حفیظة النفوس و البطاقة الشخصية و رخصة القيادة..... و ما عداتها من الصور . فلا یجوز اقتناءه للعب الأطفال أو لأجل تعليمهم ، لعمومات النهي عن التصوير و استعماله ، وهناك لعب الأطفال كثيرة من غير الصور و هناك وسائل التعليم من غير الصور - ومن أجاز اقتناء الصور للعب الأطفال فقوله مرجوح“ (جاندار چیزوں کی تصویر لینا جائز نہیں مگر یہ کہ ضرورت کی

تصاویر ہوں، جیسے پیدائشی سرٹیفیکیٹ، شناختی کارڈ اور ڈرائیور گ لائسنس وغیرہ کی تصاویر، لہذا تصویر اور اس کے استعمال سے نہی کے عام ہونے کی وجہ سے بچوں کے کھیل اور ان کی تعلیم کے لئے تصاویر کا لینا بھی جائز نہیں، اور پھر بچوں کے بغیر تصاویر کے کھلونے بھی بہت موجود ہیں اور تعلیمی وسائل بھی بے تصویر کے بہت سے ہیں، اور جس نے بچوں کے کھلونوں کی تصویر کو جائز کہا اس کا قول مرجوح ہے) (۱)

شیخ صالح الفوزان سے معلوم کیا گیا کہ بچوں کے کپڑوں پر تصاویر ہوتی ہیں کیا ان کا خریدنا اور بچوں کو پہنانا جائز ہے؟ تو آپ نے اس کا جواب دیتے ہوئے لکھا ہے کہ:

”لا يجوز شراء الملابس التي فيها صور ورسوم ذوات الأرواح من الآدميين أو البهائم أو الطيور ؛ لأنه يحرم التصوير واستعماله للأحاديث الصحيحة التي تنهى عن ذلك و تتوعد عليه بأشد الوعيد ، فقد لعن رسول الله ﷺ المصورين و أخبر أنهم أشد الناس عذاباً يوم القيمة ، فلا يجوز لبس الثوب الذي فيه الصورة ولا يجوز إلباسه الصبي الصغير ، والواجب شراء الملابس الخالية من الصور و هي كثيرة“

(ان لباسوں کا خریدنا جائز نہیں جن میں انسانوں یا جانوروں یا پرندوں میں سے کسی جاندار کی تصاویر اور نقشے ہوں، کیونکہ تصویر لینا اور اس کا استعمال حرام ہے ان احادیث کی وجہ سے جو اس سے منع کرتی اور اس پر سخت وعید سناتی ہیں، کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے تصویر لینے والوں پر لعنت کی اور خبر دی ہے کہ وہ قیامت کے دن تمام لوگوں میں سب سے زیادہ سخت عذاب میں ہوں گے، لہذا ایسے کپڑوں کا پہنانا اور

چھوٹے بچوں کو پہنانا جن میں تصویر ہو جائز نہیں، اور واجب ہے کہ تصویر سے خالی کپڑے خریدے جائیں، اور ایسے کپڑے بہت ہیں) (۱)

شیخ علامہ صالح الفوزان سے پوچھا گیا کہ کیا عورت کا روغیرہ کی ڈرائیونگ کر سکتی ہے تو فرمایا کہ: عورت کے لئے ڈرائیونگ کرنا جائز نہیں ہے، پھر اس کی متعدد وجوہات بیان کرتے ہوئے ایک وجہ یہ بھی بیان کی ہے کہ:

”لأن قيادتها للسيارة تحوجها إلى طلب رخصة قيادة، وهذا يحوجهها إلى التصوير، و تصوير النساء حتى في هذه الحالة يحرم لمن فيه من الفتنة والمحاذير العظيمة“ (کیونکہ عورت کا کار کی ڈرائیونگ کرنا اس کو ڈرائیونگ لائسنس کا محتاج بنائے گا اور اس کے لئے تصویر کی ضرورت پڑے گی، اور عورت کی تصویر اس ضروری حالت میں بھی حرام ہے کیونکہ اس میں فتنہ اور بڑے مفاسد ہیں) (۲)

### شیخ ناصر الدین الالبانی کا فتویٰ

معروف سلفی عالم شیخ ناصر الدین الالبانی نے ایک سوال متعلقہ تصویر کے جواب میں لکھا ہے کہ:

”التحریم یشمل الصورۃ التي لیست محسّمة ولا ظل لها، لعموم قول جبریل عليه السلام : “فإنا لا ندخل بيته فيه تماثیل“ وهي الصور، ویؤدھ أن التماثیل التي كانت على القرام لا ظل لها، ولا فرق في ذلك بين ما كان منه تطريزاً على الثوب أو كتابة على الورق أو رسمما بالآلۃ الفوتوغرافية؛

إذ كل ذلك صورة و تصوير ، و التفريق بين التصوير اليدوي والتصوير الفوتوغرافي - فيحرم الأول دون الثاني - ظاهرة عصرية و جمود لا يحمد" (حرمت كل حكم اس تصوير كبھی شامل ہے جو مجسم نہیں اور جس کا سایہ نہیں ہوتا، حضرت جبریل کے اس قول کی وجہ سے کہ: "هم اس گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں تماثیل ہوں" ، اور تماثیل تصاویر ہیں ، اور اس کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ وہ تماثیل جو (حضرت عائشہ کے گھر میں) ایک پردے پر تھے ان کا سایہ نہیں تھا ، (پھر بھی اللہ کے رسول نے اس سے منع کیا) لہذا اس سلسلہ میں کوئی فرق نہیں اس تصوير میں جو کپڑے پر نقش ہو یا کاغذ پر لکھی ہو یا کیمرے سے چھڑائی ہو کیونکہ یہ سب تصوير سازی اور تصویر ہے ، اور ہاتھ کی تصویر اور فوٹوگرافی کی تصویر میں فرق کرنا کہ پہلی کو حرام قرار دیا جائے اور دوسری کو نہیں ، یہ موجودہ دور کی ظاہر پرستی اور جمود ہے جو کسی طرح قابل ستائش نہیں) (۱)

شیخ ناصر الدین البانی نے اپنے رسالہ "آداب الزفاف" میں بھی تصویر سمشی کے مسئلہ پر کلام کیا ہے، وہ شادی کے موقعہ پر ہونے والے محمات پر تنبیہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

"ويجب عليه أن يمتنع من كل ما فيه مخالفة للشرع ، و خاصة ما اعتاده الناس في مثل هذه المناسبة ، حتى ظن كثير منهم - بسبب سكوت العلماء - أن لا بأس فيها ، و أنا أتبه هنا على أمور هامة منها : الأول : تعليق الصور على الجدران ، سواء كانت مجسمة أو غير مجسمة لها ظل أو لا ظل لها ، يدوية أو فوتوغرافية ، فإن ذلك كله لا يجوز ، و يجب على

المستطیع نزعها إن لم يستطع تمزیقها“

(آدمی پر واجب ہے کہ ہر اس چیز سے بچے جس میں شریعت کی مخالفت ہوا اور خاص طور پر اس سے جو لوگوں نے اس جیسی تقریبات میں عادت بنائی ہے، یہاں تک کہ ان میں سے بعض نے علماء کے خاموش رہ جانے کی وجہ سے یہ گمان کر لیا کہ ان میں کوئی حرج و مضاکفہ نہیں ہے میں یہاں چند اہم امور پر تنبیہ کرتا ہوں، اول دیوار پر تصاویر لکھنا ہے، خواہ وہ مجسمہ ہو یا غیر مجسمہ ہو، خواہ اس کا سایہ ہو یا نہ ہو، اور خواہ وہ ہاتھ کی بنائی ہوئی ہو یا فوٹو گرافی کی ہو، کیونکہ یہ سب کی سب کی سب ناجائز ہیں اور طاقت رکھنے والے پر ان کو نکال دینا واجب ہے اگر ان کو پھاڑنے کی طاقت نہ ہو) (۱)

پھر شیخ البانی نے اس کے حاشیہ پر بہت تفصیل سے کلام کر کے ان لوگوں کا رد کیا ہے جو ہاتھ کی تصویر اور سمشی و عکسی تصویر میں فرق کرتے ہیں، یہاں ہم ان کی عبارت کے بجائے اس کا خلاصہ نقل کرنے پر اکتفاء کرتے ہیں: آپ نے فرمایا کہ بعض لوگوں نے ہاتھ کی تصویر اور سمشی تصویر میں اس گمان سے فرق کیا ہے کہ یہ سمشی تصویر انسان کا فعل نہیں ہے، اس کا فعل تو صرف یہ ہے کہ وہ سایہ کو محفوظ کرتا ہے، اور ان لوگوں کے نزدیک اس آلہ کو بنانے والے نے جو محنت اس پر خرچ کی ہے تاکہ وہ ایک لحظہ میں اس قدر تصویریں بنائے جو دوسرا اس کے بغیر کئی گھنٹوں میں بھی نہیں بناسکتا، یہ انسان کا فعل عمل نہیں ہے اور اسی طرح تصویر بنانے والے کا اس آلے کو نشانے کی طرف لگانا اور اس سے پہلے اس کی فلم کی ریل کا اس میں سیٹ کرنا، پھر اس میں مسالہ لگانا وغیرہ بھی ان کے نزدیک انسان کا عمل نہیں ہے، اور اس تفریق کا نتیجہ یہ ہے کہ ان کے نزدیک کسی آدمی کی تصویر گھر میں لکھنا جبکہ وہ تصویر سمشی ہو جائز ہے اور اگر وہ یہ

ہاتھ کی بنائی ہوئی ہے تو جائز نہیں ہے، کیا تم نے ظاہر پر اس جیسا جمود بھی دیکھا ہے؟ اسی طرح سمشی تصویر کو جائز قرار دینے والوں نے تصویر بنانے کے اس طریقہ پر جمود کیا ہے جو رسول اللہ ﷺ کے عہد میں راجح تھا اور اس سمشی تصویر کے جدید طریقہ کو وہ لوگ اس سے مسلک نہیں کرتے، حالانکہ یہ تصویر سمشی بھی لغت و شرع سے بھی اور اس کے اثرات و نقصانات کے لحاظ سے بھی تصویر ہی ہے۔

شیخ البانی کہتے ہیں کہ میں نے اسی قسم کے ایک شخص سے کہا کہ تم پر لازم ہے کہ تم ان بتوں کو بھی حلال کہو جو ایک خاص آلے یعنی مشین سے کرنٹ کا ایک بٹن دبانے پر چند سکنڈ میں دسیوں کے تعداد میں بن کر نکلتے ہیں، بتاؤ اس کے بارے میں کیا کہتے ہو؟ تو وہ بہوت رہ گیا۔ شیخ نے آخر میں کہا ہے کہ ہم ایسی تصویر کو مباح قرار دیتے ہیں جس میں اسلام اور مسلمانوں کی کوئی مصلحت ہو اور وہ تصویر کے بغیر کسی مباح ذریعہ سے حاصل نہ ہو سکے، تو ایسی تصویر جائز ہے۔ (۱)

## مصری عالم شیخ ابوذر قلمونی کا فتویٰ

ایک مصری عالم شیخ ابوذر قلمونی نے اپنی کتاب ”فتنة تصویر العلماء والظہور فی القنوات الفضائية“ میں سمشی تصویر کو جو لوگ الکٹرانک شعاعوں کا مجموعہ کہتے ہیں اور اس کو تصویر نہیں مانتے، ان کا جواب دیتے ہوئے لکھا ہے کہ:

”ان التفریق بین الصور التي ورد تحريمها في النصوص و بین هذه الصور بأن هذه ”موجات الکترونية“ تفریق بوصف ملغي لا اعتبار لها في الشرع ؛ لأن الشرع علّق الحكم على وصف المضاهاة ، فهو

الوصف المؤثر في الحكم ، أما طريقة مضاهاة الصورة فهو وصف طردي لم يتعرض له الشارع ” (بلاشبہ جن تصویروں کی حرمت نصوص میں وارد ہے ان میں اور ان تصاویر میں یہ فرق بیان کرنا کہ یہ سمشی تصویریں ”الکڑائک شعاعیں“ ہیں یہ ایسے وصف سے فرق بیان کرنا ہے جس کا شرع میں کوئی اعتبار نہیں ، کیونکہ شرع نے حرمت تصویر کا حکم اللہ کی تخلیق سے مشابہت پر معلق کیا ہے لہذا یہی وصف حکم میں مؤثر ہوگا ، رہا تصویر لینے کا طریقہ تو وہ ایسی علت ہے جس سے شارع نے کوئی تعریض نہیں کیا ہے ) (۱)

## شیخ محمد بن صالح العثیمین کا فتویٰ

عالم اسلام کے معروف عالم دین شیخ محمد بن صالح العثیمین نے بھی اس مسئلہ کے متعلق تفصیلی کلام کیا ہے ، ان کے بارے میں بعض لوگوں کو یہ شبہ ہو گیا تھا کہ وہ تصویر سمشی کے جواز کے قائل ہیں ، مگر خود آپ نے اس کی تردید کر دی ، بات یہ ہے کہ وہ بھی تصویر سمشی کے عدم جواز کے قائل ہیں ، جیسا کہ ان کے فتاویٰ نظرؤں سے گزریں گے ، اور غالباً غالباً فتنی کی وجہ ان کی بعض عبارات کو کما حقہ نہ سمجھنا ہے ، کیونکہ شیخ العثیمین کا نظریہ یہ ہے کہ کیمرے کی تصویر کو تصویر نہیں کہتے ، لیکن تصویر نہ ہونے کے باوجود وہ بلا ضرورت اس کو لینے اور رکھنے کے قائل نہیں ہیں ، بلکہ وہ صاف طور پر بلا ضرورت اس کو لینے کو حرام کہتے ہیں ، یہاں ان کے بعض فتاویٰ ملاحظہ کیجئے ۔

(۱) انہوں نے ایک موقعہ پر لکھا ہے کہ :

الحال الثالثة : أن تلتقط الصور التقاطاً بأشعة معينة بدون تعديل

وتحسین من الملقط ، فهذا محل خلاف بین العلماء المعاصرین: فالقول الأول : أنه تصویر ، وإذا كان كذلك فإن حرکة هذا الفاعل للآلية يُعَد تصویراً ، وإن لولا تحريكه إليها ما انطبعت هذه الصورة على أن هذه الورقة ..... والقول الثاني : أنها ليست بتصویر ، لأن التصویر فعل المصور ، وهذا الرجل ما صورها في الحقيقة ، وإنما التقاطها بالآلية ، والتصویر من صنع الله ..... وهذا القول أقرب ، لأن المصور بهذه الطريقة لا يُعتبر مُبِدِعاً ولا مُخْطَطاً ، ولكن يبقى النظر : هل يحل هذا الفعل أم لا ؟ والجواب : إذا كان لغرض محرم صار حراماً وإذا كان لغرض مباح صار مباحاً ، لأن الوسائل له أحكام المقاصد ، وعلى هذه فلوأن شخصاً صور إنساناً لما يسمونه بالذكرى ، سواء كانت هذه الذكرى للتمتع بالنظر إليه أو التلذذ به أو من أجل الحنان والشوق إليه ؛ فإن ذلك محرّم ولا يجوز ، لما فيه من اقتناه الصور ؛ لأنه لا شك أن هذه صورة ، ولا أحد ينكر ذلك . وإذا كان لغرض مباح كما يوجد في التابعية والرخصة والجواز وما أشبهه ، فهذا يكون مباحاً ” (تصویری دوسری صورت یہ ہے کہ تصاویر خاص قسم کی شعاعوں کے ذریعہ تصویر اتارنے والے کے کچھ بنانے سنوارنے کے عمل کے بغیر اتاری جائیں ، یہ صورت معاصر علماء کے مابین محل اختلاف ہے ، اس بارے میں پہلا قول یہ ہے کہ یہ بھی تصویر ہی ہے اور جب ایسا ہے تو اس کام کے کرنے والے کا اس آلہ (کیمرے) کو حرکت دینا تصویر بنانا شمار ہوگا ، کیونکہ اگر وہ اس آلہ کو حرکت نہ دے تو کاغذ پر تصویر چھپ نہیں سکتی ، اور دوسرا قول یہ ہے کہ یہ تصویر نہیں ہے کیونکہ تصویر تو تصویر لینے والے کا فعل ہوتا ہے ، اور اس شخص

نے حقیقت میں تصور نہیں بنائی، بلکہ اس نے تو صرف صورت کو آلہ کے ذریعہ اُتارا ہے، اور صورت بنانا تو اللہ کا کام ہے،..... یہ قول اقرب ہے، کیونکہ اس طریقے سے تصور لینے والے کو کسی چیز کا بنانے والا اور اس کا نقشہ تیار کرنے والا نہیں شمار کیا جاتا، لیکن یہ بات قابل غور باقی ہے کہ یہ تصور سیمسی لینے کا کام جائز ہے یا نہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اگر کسی حرام مقصد سے ہو تو یہ حرام ہو جائے گا اور اگر کسی مباح مقصد سے ہو تو جائز ہوگا؛ اس لئے کہ وسائل مقاصد کے حکم میں ہوتے ہیں، اس اصول پر اگر کوئی شخص یادگار کے طور پر تصور لیتا ہے خواہ اس لئے کہ اس کو دیکھا کرے یا اس لئے کہ اس سے لذت حاصل کرے یا شوق و رغبت دکھائے تو یہ حرام ہے، جائز نہیں ہے، کیونکہ اس میں تصور کا حاصل و جمع کرنا پایا جاتا ہے، اور اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ تصور ہے اور اس کا کوئی انکار کرنے والا نہیں، اور اگر کوئی کسی مباح و جائز غرض سے ہو جیسے شہریت یا لائسنس یا پاسپورٹ وغیرہ میں پائی جاتی ہے تو وہ جائز ہے) (۱)

(۲) ایک اور موقعہ پر کہتے ہیں کہ:

”وَأَمَّا التَّصْوِيرُ بِالآلَّةِ وَهِيَ (الكامیرا) الَّتِي تَنْطَبِعُ الصُّورَةَ بِوَاسْطَتِهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونَ لِلْمَصْوُرِ فِيهَا أَثْرٌ بِتَخْطِيطِ الصُّورَةِ وَمِلَامِحِهَا، فَهَذِهِ مَوْضِعُ خِلَافٍ بَيْنَ الْمُتَّاَخِرِينَ: فَمِنْهُمْ مَنْ مَنَعَهَا وَمِنْهُمْ مَنْ أَحَازَهَا، . . . الْاحْتِيَاطُ الْامْتِنَاعُ مِنْ ذَلِكَ، لِأَنَّهُ مِنَ الْمُتَشَابِهَاتِ، وَمِنْ اتْقَى الشَّبَهَاتِ اسْتِبْرَأُ لِدِينِهِ وَعَرْضَهُ، لَكِنْ لَوْ احْتَاجَ إِلَى ذَلِكَ لِأَغْرِاضٍ مُعِينَةٍ كِإِثْبَاتِ الشَّخْصِيَّةِ فَلَا بَأْسَ بِهِ لِأَنَّ الْحَاجَةَ تَرْفَعُ الشَّبَهَةَ“

(رہا آله یعنی کیمرے سے تصویر لینا جس کے واسطے سے صورت اور اس کے خط و خال کا نقشہ، تصویر کھینچنے والے کے بنائے بغیر ہی چھپ جاتا ہے تو یہ متاخرین علماء کے درمیان اختلافی صورت ہے، بعض نے اس سے منع کیا اور بعض نے اس کی اجازت دی، احتیاط اس سے بچنے میں ہے، کیونکہ یہ مشابہات میں سے ہے اور جو شبہات سے بچتا ہے وہ اپنے دین و آبرو کو بچاتا ہے، ہاں اگر مخصوص مقاصد کے لئے اس کی حاجت و ضرورت پڑے جیسے شناختی کارڈ وغیرہ تو اس میں کوئی حرج نہیں، کیونکہ حاجت و ضرورت شبہ کو ختم کر دیتا ہے) (۱)

(۳) ایک اور قتوے میں فرمایا کہ:

”جمع الصور للذکری محرّم، ولا يجوز للإنسان أن يقتني صورة إلا ما دعت إلية الحاجة أو الضرورة إلى ذلك كصور رخص القيادة و صور الإقامة و بطاقة إثبات الشخصية و بطاقة جواز السفر وأما ما ليس له حاجة وإنما هو للذكرى فإن اقتناه حرام، لأن الملائكة لا تدخل بيته فيه صورة“  
 (یادداشت کیلئے تصاویر کا جمع کرنا حرام ہے، اور انسان کے لئے جائز نہیں کہ وہ تصویر لے مگر جب کہ اس کی حاجت یا ضرورت ہو، جیسے ڈرائیونگ لائسنس کی تصویر یا، اقامہ کی اور شناختی کارڈ اور پاسپورٹ کی تصویریں، اور وہ تصاویر جن کی حاجت نہیں اور وہ صرف یادداشت کے لئے ہیں تو ان کا لینا حرام ہے، کیونکہ ملائکہ اس گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں تصویر ہو) (۲)

(۲) بعض لوگوں نے شیخ العشیین کی طرف یہ منسوب کیا کہ وہ صرف مجسم تصاویر کو حرام کہتے ہیں اور دوسری تصاویر سمسمی کو جائز کہتے ہیں، کسی نے اس بارے میں

شیخ سے سوال کیا تو جواب میں کہا کہ:

”من نسب إلينا أن المحرم من الصور هو المجسم ، وأن ذلك غير حرام، فقد كذب علينا ، ونحن نرى أنه لا يجوز لبس ما فيه صورة سواء كان من لباس الصغار و من لباس الكبار وأنه لا يجوز اقتناء الصور للذكري أو غيرها إلا ما دعت الضرورة أو الحاجة إليه مثل التابعية والرخصة“

(جس نے ہماری جانب یہ منسوب کیا کہ تصاویر میں سے صرف وہ حرام ہیں جو مجسم ہیں اور یہ کہ اس کے علاوہ دوسری تصاویر حرام نہیں ہیں اس نے ہم پر جھوٹ باندھا ہے، اور ہم یہ رائے رکھتے ہیں کہ اس چیز کا پہننا جائز نہیں جس میں تصویر ہو خواہ وہ بچوں کے لباس میں سے ہوں یا بڑوں کے لباس میں سے ہو، اور یادداشت کے طور پر یا کسی اور غرض سے تصویر کا لینا جائز نہیں، مگر یہ کہ ضرورت یا حاجت پڑ جائے جیسے شہریت یا لائسنس کے لئے تصویر)(۱)

(۵) آپ سے سوال ہوا کہ فوٹوگرافی کے آله سے تصویر کا کیا حکم ہے؟ تو جواب میں کہا کہ:

”التقاط الصور وبالآلة الفوتوغرافية الفورية التي لا تحتاج إلى عمل بيد فإن هذا لا بأس به ؛ لأنه لا يدخل في التصوير ، ولكن يبقى النظر ، ما هو الغرض من هذا الالتقاط ؟ إذا كان الغرض من هذا الالتقاط هو أن يقتنيها الإنسان ولو للذكري صار ذلك الالتقاط محرماً ، وذلك لأن الوسائل لها أحكام المقاصد ، واقتناء الصور للذكري محرم“

(فوٹوگرافی آله یعنی کیمرے کے ذریعہ تصویر لینا جس میں ہاتھ کے عمل کی

ضرورت نہیں پڑتی، اس میں کوئی حرج نہیں، کیونکہ یہ تصویر میں داخل نہیں، لیکن یہ بات قابل غورہ جاتی ہے کہ اس فوٹوگرافی کی تصویر کی غرض کیا ہے؟ اگر تصویر لینے سے غرض یہ ہے کہ انسان اس کو محفوظ کرے اگرچہ کہ وہ محض یادداشت کے لئے ہو تو یہ حرام ہو جائے گا کیونکہ وسائلِ کو مقاصد کا حکم دیا جاتا ہے اور تصاویر کا محفوظ کرنا حرام ہے) (۱)

(۲) ایک صاحب کے سوال کے جواب میں شیخ العثیمین نے خط لکھا، اس میں فرماتے ہیں کہ:

”وما أشرتم إلية من تكرر جوابي على إباحة الصورة المأخوذة بالآلة فإنني أفيض أخرى أمنى لم أبح اتخاذ الصورة إلا ما دعت الضرورة أو الحاجة إليه كالتابعية والرخصة وإثبات الحقائق ونحوها - وأما اتخاذ الصور للتعظيم أو للذكرى أو للتمتع بالنظر إليه أو التلذذ بها، فإنني لا أبيح ذلك ، سواء كان تمثلاً أو رقمما ، وسواء كان مرقوما باليد أو بالآلة لعموم قول النبي ﷺ: لا تدخل الملائكة بيتا فيه صورة“ وما زالت أفتى بذلك“

(اور جو تم نے آئے سے لی جانے والی تصویر کے جائز ہونے کے بارے میں میرے بار بار جواب کی جانب اشارہ کیا ہے تو میرے بھائی کو یہ بتا دینا چاہتا ہوں کہ میں نے تصویر لینے کی اجازت نہیں دی مگر صرف اس کی جس کی ضرورت یا حاجت ہو، جیسے شہریت والائنس اور حقائق کے ثبوت دینے اور اس جیسی امور کے لئے، لیکن تعظیم کے لئے یا یادگار کے طور پر یا اس کو یا ہمکر فائدہ اٹھانے یا لذت حاصل کرنے کے لئے لینے کو میں نے جائز نہیں قرار دیا، خواہ وہ مجسمہ ہو یا چھڑانا ہو یا خواہ وہ ہاتھ سے لکھی ہو یا آئے سے لی ہو، کیونکہ رسول اللہ ﷺ کا قول عالم ہے کہ: اس گھر میں فرشتے داخل نہیں

ہوتے جس میں تصویر یہ ہو، میں برابر یہی فتویٰ دیتا آرہا ہوں) (۱)

## ٹی وی اور ویڈیو کی تصویر بھی حرام ہے

عکسی تصویر کے بعد ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ ٹی وی اور ویڈیو کے بارے میں بھی ان علماء عرب کے فتاویٰ سے ان کا نظریہ پیش کر دیں، ان حضرات کے فتاویٰ سے اس سلسلہ میں بھی معلوم ہوتا ہے کہ ٹی وی کی موجودہ صورت حال میں وہ اس کو جائز نہیں حرام قرار دیتے ہیں، اسی طرح ویڈیو کی تصاویر کو بھی حرام کہتے ہیں، ہاں اگر ان دونوں کو جاندار کی تصویر اور دیگر محمرمات سے پاک کر لیا جائے اور ان کے ذریعہ کوئی دینی پروگرام یا جائز پروگرام پیش کیا جائے تو یہ حضرات اس صورت میں ان قیودات کے ساتھ ان کو جائز کہتے ہیں۔ اور یہی تمام علماء کا نظریہ ہے، اور ہم نے اس پر اپنی کتاب ”ٹیلی ویژن اسلامی نقطہ نظر سے“ میں سیر حاصل بحث کر دی ہے۔

لیجئے اس سلسلہ میں علماء عرب کے چند فتاویٰ ملاحظہ کیجئے۔

(۱) ”اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء“ سے کسی نے ٹیلی ویژن کے بارے میں جواز و عدم جواز کا سوال کیا ہے، اس کے جواب میں ”اللجنة الدائمة“ کے مفتیان: شیخ علامہ عبد العزیز ابن باز، شیخ عبدالرزاق عفیفی، شیخ عبد اللہ بن غدیان اور شیخ عبد اللہ بن تعود، ان سب نے یہ جواب لکھا ہے:

”وَأَمَّا التَّلْفِيْزِيُونَ فِي حِرَمٍ مَا فِيهِ مِنْ غَنَاءٍ وَمُوسِيقِيٍّ وَتَصْوِيرٍ وَعَرْضٍ صُورٍ وَنَحْوَ ذَلِكَ مِنَ الْمُنْكَرَاتِ، وَبِيَاحٍ مَا فِيهِ مِنْ مَحَاضِرَاتٍ إِسْلَامِيَّةٍ وَنَشَرَاتٍ تِجَارِيَّةٍ أَوْ سِيَاسِيَّةٍ وَنَحْوَ ذَلِكَ مِمَّا لَمْ يُرِدْ فِي الشَّرْعِ“

منعه ، وإذا غلب شره على خيره كان الحكم للغالب” (اور رہا ٹیلی ویژن تو اس میں جو گانا، موسیقی اور تصویر سازی اور تصاویر کی پیشش، اور دیگر منکرات پائے جاتے ہیں یہ حرام ہیں، اور اس (ٹیلی ویژن) میں جو اسلامی محاضرات اور تجارتی اور سیاسی خبریں وغیرہ ہوتے ہیں وہ جائز ہیں جن کا ممنوع ہونا شرع میں وارد نہیں، اور اگر اس میں شرکو خیر پر غلبہ ہو جائے تو حکم غالب کا ہوگا) (۱)

(۲) اسی طرح ”اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء“ کی جانب سے ایک اور فتوے میں، جو اس سوال کے جواب میں ہے کہ:

”آپ لوگ بہت پہلے سے تصویر کی حرمت کا فتوی دے چکے ہیں، مگر آجکل تصویر کی ایک قسم پائی جاتی ہے جس کو ہم ٹیلی ویژن اور ویڈیو وغیرہ قلمی ریلوو میں دیکھتے ہیں اس طرح کہ آدمی کی صورت۔ جیسا لوگ کہتے ہیں۔ محسوس معلوم ہوتی ہے اور ایک طویل زمانے تک کے لئے محفوظ ہو جاتی ہے، تو اس تصویر کا کیا حکم ہے؟“

اس کے جواب میں ”اللجنة الدائمة“ نے لکھا ہے کہ: ”حكم التصویر یعن ما ذكرت“ (تصویر کا حکم ان سب کو شامل ہے جو آپ نے ذکر کئے ہیں) (۲)

(۳) ”اللجنة الدائمة“ سے ایک سوال یہ کیا گیا کہ:

”هل التصوير الذي تستخدم فيه كاميرا الفيديو، يقع حكمه تحت التصوير الفوتوغرافي؟ (کیا وہ تصویر جس میں ویڈیو کیمرا استعمال کیا جاتا ہے، اس کا حکم فوٹوگرافی کی تصویر کے تحت داخل ہے؟)

اس کا جواب ”اللجنة الدائمة“ نے لکھا اور اس فتوے پر سعودی عرب کے

(۱) فتاویٰ اللجنة الدائمة: ۳۶۷/۱، رقم الفتوى: ۲۵۱۳ (۲) فتاویٰ اللجنة الدائمة: ۳۶۷/۱، رقم الفتوى: ۲۵۶۲

چھ علماء کے دستخط ثبت ہیں، اور وہ علماء یہ ہیں: صدر لجنة شیخ عبدالعزیز ابن باز، نائب صدر شیخ عبدالرازاق العفیفی، رکن لجنة عبداللہ بن غدبان، رکن لجنة شیخ صالح بن فوزان، رکن لجنة شیخ عبدالعزیز آل الشیخ، رکن لجنة شیخ بکر بن عبداللہ ابو زید، ان سب علماء کی تصدیق سے یہ جواب لکھا گیا کہ:

”نعم، حکم التصویر بالفیدیو حکم التصویر الفوتوغرافی بالمنع والتحريم لعموم الأدلة“ (ہاں! ویڈیو کی تصویر کا حکم بھی عموم دلائل کی وجہ سے فوٹوگرافی کی تصویر کی طرح منع و حرام ہونے ہی کا حکم رکھتا ہے) (۱)

(۲) ایک مصری عالم شیخ ابوذر قلمونی نے اپنی کتاب ”فتنة تصویر العلماء والظهور في القنوات الفضائية“ میں ”مجلة الجوث، عدد ۲۲، ص: ۱۶۱“ کے حوالے سے لکھا ہے کہ شیخ علامہ عبدالعزیز بن باز رحمہ اللہ تعالیٰ سے سوال کیا گیا کہ: ”ویڈیو کے ذریعہ محاضرات یعنی تقریر و لکچر کی تصویر لینا کیا ہے تاکہ دوسرے موقع پر ان سے استفادہ کیا جائے؟ اس کا جواب آپ نے یہ دیا کہ:

”هذا محل نظر، و تسجيلها بالأشرطة أمر مطلوب ولا يحتاج معها إلى الصورة ولكن الصورة قد يحتاج إليها بعض الأحيان حتى يعرف و يتحقق أن المتكلم فلان فالصورة توضح المتكلم وقد يكون ذلك لأسباب أخرى فأنا عندي في هذا توقف لأجل ما ورد من الأحاديث في حکم التصویر لذوات الأرواح و شدة الوعيد في ذلك“

(میں نظر ہے، اور ان محاضرات و لکچر س کا کیسیٹ میں ریکارڈ کرنا مطلوب ہے، اور اس کے لئے صورت کی کوئی ضرورت نہیں ہوتی، صورت کی ضرورت تو کبھی

بھی پیش آتی ہے تاکہ معلوم متحقق ہو کہ فلاں بول رہا ہے، لہذا تصویر یا متكلم کی وضاحت کرتی ہے، اور اس کی ضرورت کبھی بعض دوسرے اسباب سے بھی ہوتی ہے، پس مجھے اس میں اس وجہ سے توقف ہے کہ جاندار کی تصویر کا حکم اور اس بارے میں سخت و عیداً حدیث میں وارد ہوئی ہے) (۱)

(۵) نیز شیخ علامہ عبدالعزیز ابن باز ہی سے پوچھا گیا کہ:

”هل جهاز التلفزيون يدخل ضمن التصوير أم أن ما يُعرض في هذا الجهاز من برامج سيئة هو الحرام فقط؟“ (کیا ٹیلی ویژن بھی تصویر کے حکم میں داخل ہے؟ یا اس آلے پر جو برے پروگرام پیش کئے جاتے ہیں صرف وہ حرام ہیں؟) اس کے جواب میں آپ نے فرمایا کہ: ”کل التصوير محرّم“ (تمام قسم کی تصویریں حرام ہیں) (۲)

(۶) شیخ علامہ عبدالعزیز ابن باز لکھتے ہیں کہ:

”وأما التلفزيون فهو آلة خطيرة وأضرارها عظيمة كالسينما أو أشد ، وقد علمنا عنه من الرسائل المؤلفة في شأنه و من كلام العارفين به في البلاد العربية وغيرها ما يدل على خطرته و كثرة أضراره بالعقيدة والأخلاق وأحوال المجتمع ، وما ذلك إلا لما يبيث فيه من تمثيل الأخلاق السافلة والمرأة الفتنة والصور الخليعة وشبه العاريات والخطب الهدامة والمقالات الكفرية والترغيب في مشابهة الكفار في أخلاقهم وأزيائهم و تعظيم كبرائهم وزعمائهم والزهد في أخلاق المسلمين وأزيائهم والاحتقار لعلماء المسلمين وأبطال الإسلام“

و تمثيلهم بالصور المنفرة منهم والمقتضية لاحتقارهم والإعراض عن سيرتهم وبيان طرق المكر والاحتياط والسلب والنهب والسرقة وحياة الممارات والعدوان على الناس ، ولاشك أن ما كان بهذه المثابة وترتبت عليه هذه المفاسد يجب منعه والحذر منه وسد الأبواب المفضية إليه ، فإذا أنكره الاخوان المتطوعون و حذروا منه فلا لوم عليهم في ذلك لأن ذلك من النصح لله و لعباده ”

(رہا ٹیلی ویژن تو وہ ایک خطرناک آلہ ہے اور اس کے نقصانات سنیما کی طرح بہت بڑے ہیں بلکہ اس سے بھی شدید ہیں، اور ہم ٹیلی ویژن کے بارے میں لکھے ہوئے رسائل اور عرب ممالک وغیرہ میں اس کی جانکاری رکھنے والے لوگوں کے کلام سے یقیناً اس کے متعلق وہ باتیں جانتے ہیں جو اس کی خطرناکی اور عقیدے، اخلاق اور معاشرے کے احوال پر اس کے نقصانات پر دلالت کرتے، اور یہ اسی لئے ہے کہ اس میں گرے ہوئے اخلاق اور فتنہ پروگرامیوں، فحش اور نگلی عورتوں کی تصاویر اور دین کو منہدم کرنے والے بیانات اور کفری مقالات اور اخلاق و عادات اور طور طریقوں میں کفار سے مشابہت کی ترغیب، اور ان کے بڑوں اور لیڈروں کی تعظیم، اور مسلمانوں کے اخلاق و طور طریقوں سے بے رغبتی اور ان کے علماء اور اسلام کے بہادروں کی تحقیر و توہین اور ان سے نفرت پیدا کرنے والی اور ان کی حقارت کا تقاضا کرنے والی تصاویر اور ان کی سیرتوں سے اعراض، اور دھوکہ، حیلہ بازی، لوٹ گھٹوٹ، چوری اور سازشوں اور لوگوں پر ظلم زبردستی کی نفاذی کو پیش کیا جاتا ہے۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ جو چیز اس حالت پر ہو اور اس پر یہ مفاسد مرتب ہوتے ہوں، اس سے منع کرنا، ڈرانا اور اس تک لے جانے والے دروازوں کو بند کرنا

واجب ہے، لہذا جو مطوع (رضا کار) بھائی اس پر انکار کرتے اور اس سے ڈراتے ہیں ان پر کوئی ملامت نہیں، کیونکہ یہ اللہ کے لئے اور بندوں کے حق میں خیر خواہی ہے) (۱)

(۷) بعض لوگوں کو شیخ عبدالعزیز ابن باز کے متعلق یہ غلط فہمی تھی کہ آپ ویڈیو کو جائز کہتے ہیں، اس کے بارے میں ان سے قریب رہنے والے شیخ عبدالعزیز بن عبداللہ الدراجی سے سوال کیا گیا، تو انہوں نے کہا کہ:

”اما بعد فإني لا أعلم أن سماحة شيخنا عبد العزيز ابن باز يفتى بحواز التصوير بالفيديو !!! وإنما الذي أعلمته أنه يفتى بمنع التصوير مطلقاً إلا للضرورة كالتصوير لبطاقة الأحوال أو جواز السفر أو لرخصة قيادة السيارة أو للشهادة العلمية“ (بعد حمد وصلوة کے واضح ہو کہ بیشک میں نہیں جانتا کہ ہمارے شیخ عبدالعزیز بن باز ویڈیو سے تصویر لینے کے جواز کا فتوے دیتے تھے، میں تو بس یہ جانتا ہوں کہ آپ مطلقاً تصویر کے منوع ہونے کا فتوے دیتے تھے، سو اے اس کے کوئی ضرورت ہو، جیسے شناختی کارڈ، پاسپورٹ، ڈرائیورگ لائنس، اور تعلیمی سرٹیکیفیٹ کے لئے تصویر) (۲)

(۸) شیخ علامہ صالح بن فوزان سے سوال کیا گیا کہ: ”مَا حُكْمُ اسْتَخْدَامِ الْوَسَائِلِ التَّعْلِيمِيَّةِ مِنْ فِيْدِيُو، وَ سِينَمَا، وَغَيْرِهِمَا فِي تَدْرِيسِ الْمَوَادِ الشَّرِعِيَّةِ كَالْفَقْهِ وَالتَّفْسِيرِ وَغَيْرِهَا مِنَ الْمَوَادِ الشَّرِعِيَّةِ؟ وَهَلْ فِي ذَلِكَ مَحْدُودٌ شَرِعيٌّ؟“

(شرعی علوم جیسے فقہ و تفسیر وغیرہ کی تعلیم و تدریس کے لئے ویڈیو اور سینما

وغيره تعیینی وسائل سے مدد لینے کا کیا حکم ہے؟ اور کیا اس میں کوئی شرعی حد ہے؟) اس کے جواب میں انھوں نے کہا کہ:

”الذی أ راه أ نَّ ذلك لا يجُوزُ ؛ لأنَّه لا بُدَّ أ ن يكون مصحوباً بالتصویر ، و التصویر حرام ، وليس هُناك ضرورة تدعو إلیه“ (میرا خیال یہ ہے کہ یہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ ان میں لازم ہے کہ یہ تصویر سے مسلک ہوں، اور تصویر حرام ہے اور یہاں کوئی ایسی ضرورت بھی نہیں جو اس کی داعی ہو) (۱)

(۹) شیخ صالح الفوزان نے ایک سوال کے جواب میں کہا کہ:

”المشروع للMuslim رجلاً كان أو امرأة احترام شهر رمضان و شغله بالطاعات وتجنب المعاصي والسيئات في كل وقت وفي رمضان آكده لحرمة الزمان ، والشهر لمشاهدة الأفلام والمسلسلات التي تعرض في التلفاز أو الفيديوأو بواسطة الدش أو استماع الملاهي والأغاني كل ذلك محرم ومعصية في رمضان و غيره لكنه في رمضان أشد إثماً“

(مسلمان خواہ وہ مرد ہو یا عورت ہو اس کے لئے مشروع یہ ہے کہ رمضان کا احترام کرے اور نیکیوں سے رمضان کو مشغول رکھے، اور معاصی اور گناہوں سے ہر وقت پرہیز کرے اور رمضان میں زمانے کے قدس کی وجہ سے اور زیادہ کرے، اور فلموں اور ان پروگراموں کو دیکھنے کے لئے جا گنا جو ٹیلی ویژن اور ویڈیو یا بذریعہ دش پیش کئے جاتے ہیں یا لہو و لعب کا اور گانوں کا سنا یا سب کا سب رمضان وغیر

رمضان ہر وقت حرام ہے لیکن رمضان میں اور زیادہ گناہ کا باعث ہے) (۲)

(۱۰) شیخ ناصر الدین الالباني نے ایک سوال کے جواب میں ”ٹیلی ویژن“

کے بارے میں لکھا ہے:

”فہنا حینما نقول : الصور الفوتوغرافية هل هي جائزه أو محرّمة؟ نقول: إنّها محرّمة إلّا مالا بُدّ منه ، كذلك التلفاز ، والتلفاز - الحقيقة- من المختّرات التي هي من حيث تعلقها بالصور والتصوير هي من جهة أخطر و أشد تحريمًا من الصور الجامدة غير المحرّكة ، لكنّه في الوقت نفسه هي إذا كانت مستثنّةً من التحرّيم هي أدنى من هذه الصور الجامدة ، فإذا حكم التلفاز كحكم التصوير الفوتوغرافي وغيره ، الأصل فيه حرام ، فما كان يجوز بضرورة جاز ، سواء في التصوير الفوتوغرافي أو ما يتعلق بالتلفاز هذا التصوير المتحرك“

(جب ہم یہاں یہ پوچھتے ہیں کہ کیا فوٹوگرافی کی تصویر جائز ہے یا حرام ہے؟ تو ہم کہتے ہیں کہ حرام ہے الایہ کہ کوئی ضرورت ہو، اسی طرح ٹیلی ویژن بھی ہے، اور ٹیلی ویژن جو درحقیقت ان ایجادات میں سے ہونے کی وجہ سے جن کا صورتوں اور تصویرسازی سے تعلق ہے، وہ ایک اعتبار سے جامد غیر متحرک تصاویر سے زیادہ خطرناک اور سخت حرام ہے، لیکن فی الوقت وہ اگر حرام ہونے سے مستثنی ہو تو جامد تصاویر سے زیادہ نفع بخش بھی ہے، پس اس صورت میں ٹیلی ویژن کا حکم فوٹوغرافی وغیرہ کی تصویر کی طرح ہے کہ اصل میں حرام ہے، لہذا جو تصویر بہ ضرورت جائز ہوگی وہ جائز ہے، خواہ وہ فوٹوغرافی کی تصویر یا ٹیلی ویژن سے متعلق متحرک تصویر ہو) (۱)

(۱) شیخ علامہ عبدالعزیز ابن باز نے اس سوال کے جواب میں کہ بعض علماء ٹی وی پر تصویر سے گریز کرتے ہیں اور آپ نے وسائل اعلام سے دعوت الی اللہ کا کام

لینے کی بات کہی ہے؟ فرمایا کہ:

”لا شک أن استغلال وسائل الإعلام في الدعوة إلى الحق ونشر أحكام الشريعة وبيان الشرك ووسائله والتحذير من ذلك ومن سائر مانهی اللہ عنہ من أعظم المهمات بل من أوجب الواجبات . . . . .  
لا شک أن البروز في التلفاز مما قد يتبرج منه بعض أهل العلم من أجل ما ورد من الأحاديث الصحيحة في التشديد في التصوير و لعن المصورين ولكن بعض أهل العلم رأى أنه لا حرج في ذلك إذا كان البروز فيه للدعوة إلى الحق و نشر أحكام الإسلام والرد على دعوة الباطل عملاً بالقاعدة الشرعية ، وهي ارتکاب أدنى المفسدين لتفويت كبراهما إذا لم يتيسر السلامة منهما جميماً ، وتحصيل أعلى المصلحتين ولو بتفويت الدنيا منهما إذا لم يتيسر تحصيلهما جميماً“  
(اس میں کوئی شک نہیں کہ ذرائع ابلاغ کا دعوت الی الحق، احکام شریعت کی نشر و اشاعت، شرک اور اس کے ذرائع کی وضاحت اور شرک سے اور اللہ کی منع کردہ تمام بالتوں سے ڈرانے میں استعمال کرنا بڑے اہم کاموں میں سے ہے، بلکہ اہم واجبات میں سے ہے،.....، اور اس میں شک نہیں کہ بعض اہل علم ٹیلی ویژن پر آنے سے اس لئے احتراز کرتے ہیں کہ احادیث میں تصویر کے بارے میں سخت وعید اور تصویر لینے والوں پر لعنت وارد ہوئی ہے، اور بعض اہل علم کا خیال یہ ہے کہ ٹی وی پر آنے میں ایک شرعی قاعدے کی بنا پر کوئی حرج نہیں کہ جبکہ دعوت الی الحق، احکام کی نشر و اشاعت اور باطل کی دعوت دینے والوں کی تردید مقصود ہو، اور وہ قاعدہ یہ ہے کہ دو مفسدوں میں سے کم درجہ کے مفسدہ کا ارتکاب کر لیا

جائے جبکہ بڑے مفسدے سے بچنا ممکن نہ ہو، اور دو مصالح میں سے اعلیٰ کو لیا جائے اگرچہ ادنیٰ کو چھوڑنا پڑے جبکہ دونوں مصالح کا پانا میسر نہ ہو) (۱)

(۱۲) شیخ عبدالعزیز ابن باز نے ٹیلی ویژن میں علماء کے آنے اور پروگرام پیش کرنے کے بارے میں یہ نظریہ اپنایا ہے کہ ضرورت کے تحت یہ جائز ہے، بلا ضرورت جائز نہیں، وہ اس سلسلہ میں ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ”إن على المسؤولين في الدول الإسلامية أن يتقوى الله في المسلمين وأن يولوا هذه الأمور لعلماء الخير والهدى والحق ، كما أن على علمائنا أن لا يمتنعوا من إيضاح الحقائق بالوسائل الإعلامية وألا يدعوا هذه الوسائل للجهلة والمتهمين وأهل الإلحاد ، وأن يوجهوها على الطريقة الإسلامية حتى لا يكون فيها ما يضر المسلمين شيئاً أو شيئاً ، رجالاً أو نساء ، كما وأن على العلماء أن يقدموا للناس إجابات وافية حول ما يبيه التلفاز ريشما يتولاهما الصالحون ، وأن على الدول الإسلامية أن تولى الصالحين حتى يبيثوا الخير و يزرعوا الفضائل“

(اسلامی ممالک میں ذمہ داروں کو چاہئے کہ وہ اللہ سے ڈریں اور ان معاملات (ٹی وی وغیرہ) کا متولی علماء خیر و علماء حق کو مقرر کریں جیسے کہ ہمارے علماء کے ذمہ ہے کہ وہ ذرائع ابلاغ سے حقائق کی وضاحت سے منع نہ کریں اور اس ذرائع کو جاہلوں اور دین میں ممتنم لوگوں اور اہل الحاد کے لئے نہ چھوڑ دیں اور یہ کہ ان ذرائع کو اسلامی طریقہ کے مطابق ڈھالیں یہاں تک کہ ان میں کوئی بات مسلمانوں میں سے کسی بوڑھے یا جوان، مرد یا عورت کو نقصان دینے والی بات نہ رہے، جیسے کہ

علماء کے ذمہ ہے کہ وہ لوگوں کو اب چیزوں کے بارے میں شافی جوابات دیں جو ٹیلی ویژن نشر کرتا ہے تاکہ صالح لوگ اس کی تولیت و ذمہ داری اٹھائیں، اور اسلامی ممالک پر لازم ہے کہ صالحین کو ان کا ذمہ دار بنا کیں تاکہ خیر پھیلائیں اور فضائل کو لوگوں میں بوئیں (۱)

(۱۳) کتاب ”فتنة تصوير العلماء“ میں لکھا ہے کہ:

”قال أحد العلماء: ومنكر عظيم أن يقوم المحاضر في المساجد يحاضر الناس والمصورة (أي الكاميرا) موجهة إليه والبث المباشر (أي التلفاز والقنوات الفضائية) داخل في التحرير فهو يعتبر صورة والناس يسمونه صورة فهی محرمة“ (بعض علماء نے کہا کہ یہ بڑا منکر ہے کہ کچھ دینے والا مساجد میں لوگوں کو کچھ دے اور کیمرا اس کی طرف لگا رہے، اور بلا واسطہ نشر (جیسے ٹیلی ویژن اور انٹرنیٹ میں ہوتا ہے وہ) بھی حرمت میں داخل ہے، کیونکہ وہ تصویر ہی شمار ہوتی ہے اور لوگ بھی اس کو تصویر ہی کہتے ہیں، لہذا یہ حرام ہے) (۲)

(۱۴) شیخ تیکی بن موسی الزہراوی امام الجامع الکبیر، تبوک نے اپنی کتاب ”الروایة الاسلامية لوسائل الاعلام“ میں ”فتاویٰ علماء البلد الحرام“ کے حوالے سے شیخ شیمین کا یہ فتویٰ درج کیا ہے کہ:

”لا شك أن الدول الكافرة لا تألفوا جهداً في إلحاق الضرر بال المسلمين عقيدةً و عبادةً و خلقاً و آداباً و أمناً، وإذا كان كذلك فلا يبعد أن تبث من المحطات ما يحقق مرادها ، عليه لا يجوز اقتداء ها ولا الدعاية لها ولا يبعها ولا شراؤها؛ لأن هذا من التعاون على الإثم والعدوان“

( بلاشبہ کافر ملک برابر مسلسل مسلمانوں کو عقیدے و عبادت اور ان کے اخلاق و تہذیب کے لحاظ سے ضرر پہنچانے میں کوشش ہیں، اور جب بات یہ ہے تو یہ بعید نہیں کہ یہ لوگ ان (بلاغی و اخباری) اسٹیشنوں کے ذریعہ وہ باتیں پھیلائیں جن سے ان کی مراد پوری ہوتی ہے، لہذا یہی ویژن کارکھنا، اس کی دعوت دینا، اس کا بیچنا و خریدنے اس بنا پر تعاون ہے) (۱)

(۱۵) فتاویٰ اسلامیہ میں ہے کہ ویدیو کی فلم بیچنے کے بارے میں پوچھا گیا تو شیخ عبدالعزیز بن بازنے اس کے جواب میں ارشاد فرمایا کہ:

”هذه الأشرطة يحرم بيعها و اقتناها و سماع ما فيها والنظر إليها لكونها تدعو إلى الفتنة والفساد . والواجب إتلافها والإنكار على من تعاطاها هسماً لمادة الفساد وصيانة المسلمين من أسباب الفتنة“

( ان کیسٹوں کا بیچنا اور حاصل کرنا اور ان میں جو کچھ ہے اس کا سنتا اور دیکھنا حرام ہے کیونکہ یہ فتنہ و فساد کی طرف دعوت دیتا ہے۔ اور فساد کے مادے کو ختم کرنے اور مسلمانوں کو اسباب فتنہ سے بچانے کے لئے ان کو تلف کر دینا اور ان کے استعمال کرنے والے پر انکار کرنا واجب ہے) (۲)

(۱۶) شیخ صالح ابن عثیمین سے شادی کے موقعہ پر ہونے والی خرافات و منکرات کے بارے میں سوال کرتے ہوئے فوٹو گرافی اور ویدیو گرافی کے بارے میں بھی پوچھا گیا کہ اس کا کیا حکم ہے تو ان کا جواب یہ تھا کہ:

”وَأَمَّا تصویر المشهد بآلۃ التصویر فلا يشك عاقل في قبحه ولا

يرضى عاقل فضلا عن مومن أن تلتقط صور محارمه من الأمهات والبنات والأخوات والزوجات وغيرهن لتكون سلعة تعرض لكل أحد أو ألعوبة يتمتع بالنظر إليها كل فاسق . وأصبح من ذلك تصوير المشهد بواسطة الفيديو لأنه يصور المشهد حيا بالمرأى والمسمع ، وهو أمر ينكره كل ذي عقل سليم ودين مستقيم ، ولا يتخيل أحد أن يستبيحه من عنده حياء و إيمان ”

(رہا اس موقع کی آله تصور سے تصور کشی کرنا تو کوئی عاقل اس کی قباحت میں میں شک نہیں کرتا اور کوئی عقلمند اس سے راضی نہیں ہوتا چہ جائیکہ کوئی مومن راضی ہو کہ اپنے محارم میں سے اپنی ماوں ، بیٹیوں ، بہنوں اور بیویوں وغیرہ کی تصور سے جائے ، تاکہ وہ ایک سامان کی طرح ہر کس و ناکس کے سامنے پیش کی جائے یا کسی کھلونے کی طرح ہر فاسق و فاجر اس کو دیکھ کر لذت لے۔ اور اس سے بھی زیادہ برقی بات یہ ہے کہ اس موقع کی تصور و یہ یو سے لی جائے کیونکہ یہ ویڈیو موقع کی تصور کشی اس طرح کرتا ہے کہ گویا وہ آنکھوں کے سامنے زندہ موجود ہے ، اور یہ ایسی برقی بات ہے کہ ہر عقل سليم و دین مستقيم والا اس کا انکار کرتا ہے اور کوئی شخص یہ خیال نہیں کر سکتا کہ جس کے پاس حیاء و ایمان ہے وہ اس کو جائز قرار دے گا) (۱)

## ”ڈش آنٹینا“ کا حکم

آج کل ایک اور چیز کا رواج ہو گیا ہے جس کو ”ڈش آنٹینا“ کہتے ہیں، اور اس کے ذریعہ دنیا بھر کے تمام ٹوی اسٹیشنوں سے جب چاہے اور جو چاہے دیکھا جا سکتا ہے، اس کے بارے میں بھی ان علماء کے کلام میں حکم بیان کیا گیا ہے، پیجھے ملاحظہ کیجئے:

(۱) ”ڈش آنٹینا“ کے بارے میں سوال کیا گیا کہ کیا یہ جائز ہے؟ جبکہ اس میں تمام دنیا بھر کے چینلوں سے اچھی بری سب قسم کی چیزیں ٹیلی ویژن پر نمایاں کی جاتی ہیں؟ اس کا جواب شیخ شیمین نے دیا کہ:

”ولَا شَكَ أَنَّ الدُّولَ الْكَافِرَةَ لَا تَأْلُوا جَهْدًا فِي إِلْحَاقِ الضُّرَرِ  
بِالْمُسْلِمِينَ عَقِيْدَةً وَعِبَادَةً وَخَلْقًا وَآدَابًا وَأَمْنًا، وَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ فَلَا يَبْعُدُ أَنَّ  
تَبْثُثَ مِنْ هَذِهِ الْمَحَطَّاتِ مَا يَحْقِقُ لَهَا مَرَادُهَا، وَإِنْ كَانَتْ قَدْ تَدْسُ فِي  
ضَمْنِ ذَلِكَ مَا يَكُونُ مَفِيدًا مِنْ أَجْلِ التَّلْبِيسِ وَالتَّرْوِيجِ، لِأَنَّ النُّفُوسَ لَا  
تَقْبِلُ - بِمَقْتَضِيِّ الْفَطْرَةِ - مَا كَانَ ضَرَرًا مَحْضًا، وَلَكِنَّ الْمُؤْمِنَ حَازِمٌ فَطْنَانٌ  
عَلَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى كَيْفَ يَقَارِنُ بَيْنَ الْمَصَالِحِ وَالْمَفَاسِدِ وَبَيْنَ الْمَنَافِعِ  
وَالْمَضَارِ وَعِنْدَهُ مِنَ الْقُوَّةِ وَالشَّجَاعَةِ مَا يَسْتَطِعُ بِهِ التَّخَلُّصُ مِنْ أَوْضَارِ  
هَذِهِ الْمُفْسَدَ وَالْمُضَمَّرِ وَإِذَا كَانَ أَمْرُ هَذِهِ الدَّشْوَشَ مَا ذُكِرَ فِي السُّوَالِ  
فَإِنَّهُ لَا يَحُوزُ اقْتِنَاؤُهَا وَالدُّعَائِيَةُ لَهَا وَلَا بَيْعُهَا وَشَرَائِهَا لِأَنَّ هَذَا مِنَ التَّعَاوُنِ  
عَلَى الإِثْمِ وَالْعَدْوَانِ الْمُنْهَى عَنْهُ -“

(اس میں شک نہیں کہ کافر حکومتیں مسلمانوں کو عقیدے، عبادت اخلاق و آداب اور امن کے لحاظ سے نقصان پہنچانے میں کوئی کسر اٹھانہیں رکھتیں، اور جب معاملہ ایسا ہے تو یہ کوئی بعید نہیں کہ وہ ان لی ڈی اسٹیشنوں سے وہ بات نشر کریں جو ان کی مراد کو پورا کرنے والی ہو، اگرچہ اسی کے ضمن میں تلمیس و ترویج کے لئے مفید باتیں بھی اس میں ٹھوس دی جاتی ہیں، کیونکہ فطرۃ نفوس ان چیزوں کو قبول نہیں کرتے جو محض نقصان دہ ہوں، لیکن مومن بڑا احتیاط اور ذہن ہوتا ہے جسے اللہ تعالیٰ یہ سکھاتے ہیں کہ وہ کس طرح مصالح و مفاسد اور منافع و مضر کے مابین جوڑ پیدا کرے، اور اس کے پاس ایک قوت و شجاعت ہے جس سے وہ ان مفاسد و مضر کے نقصان سے بچ سکتا ہے، اور جب ان ڈشوں کا معاملہ وہ ہے جو سوال میں مذکور ہے تو ان کو لینا اور ان کی دعوت دینا اور ان کا بیچنا اور خریدنا سب ناجائز ہے کیونکہ یہ گناہ اور ظلم پر تعاون ہے جس سے منع کیا گیا ہے) (۱)

(۲) شیخ عبد العزیز ابن باز نے ”ڈش آئینا“ کے متعلق بیان کہا کہ:

”اما بعد فقد شاع في هذه الأيام بين الناس ما يسمى “الدش“ أو بأسماء أخرى، وأنه ينقل جميع ما يبث في العالم من أنواع الفتن والفساد والعقائد الباطلة والدعوة إلى أنواع الكفر والإلحاد مع ما يبثه من الصور النسائية ومجالس الخمر والفساد وسائر أنواع الشر الموجودة في الخارج بواسطة التلفاز - وثبت لدى أنه استعمله الكثير من الناس ، وأن آلاته تباع وتصنع في البلاد ، فلهذا وجوب علي التنبية على خطورته ووجوب محاربته والحذر منه وتحريم استعماله في البيوت وغيرها“

وتحریم بیعه و شرائے و صنعته أيضاً لما فی ذلک من الضرر العظیم والفساد الكبير والتعاون على الإثم والعدوان ونشر الكفر والفساد بين المسلمين والدعوة إلى ذلك بالقول والعمل ، فالواجب على كل مسلم و مسلمة الحذر من ذلك والتواصی بترکه“

(ہمارے اس زمانے میں ایک چیز شائع ہوئی ہے جس کو لوگ ”ڈش“، ”غیرہ“ نام رکھتے ہیں، اور یہ وہ تمام چیزیں شائع کرتی ہے جو عالم میں مختلف قسم کے فتنے و فساد، عقائد باطلہ، اور کفر والحاد کی انواع و اقسام کی طرف دعوت کی قبل سے شائع ہوتی ہیں، ساتھ ساتھ عورتوں کی تصاویر، شراب و فساد کی مجالس اور دیگر شرور جو باہر کی دنیا میں موجود ہے اس کو بھی ٹیلی و ویژن کے واسطے سے شائع کرتی ہے، اور میرے نزدیک یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ اس کو بہت سے لوگ استعمال کرتے ہیں اور یہ آله ہمارے شہروں میں بھی خریدا اور بنا یا جارہا ہے، لہذا مجھ پر واجب ہوا کہ میں اس کے خطرہ پر اور اس کی مخالفت اور اس سے پرہیز کے واجب ہونے پر اور گھروں وغیرہ میں اس کے استعمال کے حرام ہونے پر اور اس کے خریدنے، بیچنے اور بنانے کے حرام ہونے پر لوگوں کو تنبیہ کروں، کیونکہ اس میں عظیم نقصان، بڑا فساد، اور گناہ و ظلم پر تعاون اور مسلمانوں کے درمیان کفر و فساد اور قول و عمل سے اس کی طرف دعوت ہے، لہذا ہر مسلمان مرد و عورت پر اس سے بچنا اور اس کو چھوڑنے کی نصیحت کرنا واجب ہے) (۱)

(۳) نیز شیخ ابن جبرین نے کہا کہ ”ڈش آنٹینا“ کے بارے میں وضاحت کی ہے کہ:

”هذا الجهاز إذا حصل به استقبال ما تبته الدول الكافرة كاليهود والنصارى والرافضة وحصل بسببه بثة فتنة وشك وميل إلى الحرام وفعل الجرائم من الزنا ونحوه ومن السرقة والاحتلال ومن افساد المال في سبيل الحصول على الحرام من المسكرات والمخدرات ومن الشكوك في العقائد الإسلامية ونشر الشبهات التي توقع المسلم في حيرة من دينه ومن تعظيم دين الكفار وتمجيد أفعالهم وإنتاجهم ونحو ذلك من المفاسد فإنه حرام بيعه وشراؤه والدعایة له و إيراده ونشره لدخول ذلك في التعاون عليه الإثم والعدوان ولكونه يتعاطى فعلاً يحره إلى الفساد“

(اس آله (ڈش آنٹینا) سے جب یہود و نصاری اور روافض کی کافر مملکتوں کی جانب سے نشکی جانے والی باتوں کا استقبال ہو رہا ہے اور اس کے سبب فتنة اور دینی امور میں شک اور حرام چیزوں کی طرف میلان بڑھ رہا ہے، اور جرائم جیسے زنا وغیرہ اور چوری و ڈیکیتی اور نشہ آور چیزوں کے حاصل کرنے کے لئے مال کو بگاڑنا، اور اسلامی عقائد میں شکوک اور شبهات کی شروا شاعت جو مسلمان کو دین کے بارے میں حیرت میں ڈال دے، اور کافروں کے دین کی تعظیم و بڑائی اور ان کے افعال اور ان کی چیزوں کی تعریف و توصیف وغیرہ مفاسد پھیل رہے ہیں تو اس کا بیچنا، خریدنا، اس کی دعوت دینا، اس کو لانا اور نشر کرنا سب حرام ہے کیونکہ یہ تعاون علی الامم والعدوان میں داخل ہے) (۱)

ان عرب علماء کے فتاویٰ سے یہ بات واضح ہو گئی کہ کیمرے سے لی جانے

والی تصویر جس کو عکسی یا سمشی تصویر کہتے ہیں اور ٹی وی اور ویڈیو کی تصویریں بھی تصویر ہی کا حکم رکھتی ہیں اور عام تصویروں کی طرح ان کا حکم بھی حرام و منوع ہونے ہی کا ہے، اور ان میں اگر فخش و بے حیائی بھی ہو تو اس کی حرمت مزید ہو جاتی ہے، اور یہ کہ موجودہ حال میں ٹیلی ویژن ایک خطرہ ہے اور اس کو علماء کرام کی رہنمائی میں اگر اسلامی طریقہ کے مطابق ڈھال لیا جائے تو خوب ورنہ اس کی حرمت واضح ہے۔

فقط

محمد شعیب اللہ خان

مہتمم جامعہ اسلامیہ مسیح العلوم، بنگلور